
ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 1 

  

 

O jansenismo contemporâneo: 
um desafio à recepção do Concílio Vaticano II 

 

Contemporary jansenism: 

a challenge to the reception of the II Vatican Council 
 

 

Tiago Cosmo da Silva Dias 
 

 

 

Resumo 

 

O jansenismo foi um movimento do século XVII que se baseava no livro Augustinus, de 

Cornélio Jansen (1585-1638). Os jansenistas exacerbaram em dois aspectos: primeiro, 

quando afirmaram que a graça constrange de tal modo o ser humano que não lhe resta 

outra saída senão ceder aos apelos de Deus; depois, ao participar raramente da comunhão 

eucarística por se sentirem indignos de se aproximar. Somente em 1713 que o Papa 

Clemente XI condenou o movimento com a bula Unigenitus. Mesmo assim, tendências 

semelhantes permanecem como desafios à recepção do Concílio Vaticano II (1962-1965), 

que pediu aos fiéis que participassem das celebrações de modo ativo, pleno e consciente 

(SC 14). No contexto de uma pastoral secularista, na qual o corpo é a referência, vive-se 

a fé baseada na emoção, contribuindo para o sentimento de “indignidade” diante do 

sacramento, ao ponto que se criar a chamada “comunhão espiritual” e a necessidade das 

voltas que a Eucaristia precisa dar em torno de uma igreja para que se cheguem os 

milagres. Com o olhar na realidade e se apropriando do método bibliográfico, o artigo 

tensiona essa problemática e busca, grosso modo, expor como a tendência se faz viva hoje 

no seio eclesial, ainda que travestida de outras nomenclaturas. 

 

Palavras-chave: Jansenismo Contemporâneo. Concílio Vaticano II. Recepção. 

 

Abstract 

 

Jansenism was a 17th-century movement based on the book Augustinus by Cornelius 

Jansen (1585-1638). The Jansenists went too far in two ways: first, when they claimed 

that grace so constrains human beings that they have no choice but to give in to God's 

appeals; second, by rarely participating in Eucharistic communion because they felt 

unworthy of approaching. It was only in 1713 that Pope Clement XI condemned the 

movement with the bull Unigenitus. Even so, similar tendencies remain and challenge 

the reception of the Second Vatican Council (1962-1965), which asked the faithful to 

 
 Artigo submetido em 28/10/24 quando o autor ainda era doutorando na PUC-SP. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 2 

  

 

participate in celebrations actively, fully and consciously (SC 14). In the context of a 

secularist pastoral, in which the body is the reference, faith is lived based on emotion, 

contributing to the feeling of “unworthiness” before the sacrament, to the point of 

creating the so-called “spiritual communion” and the need for the Eucharist to make 

rounds around a church for miracles to occur. By looking at reality and appropriating 

the bibliographic method, the article discusses this problem and seeks, broadly 

speaking, to expose how this tendency is alive today in the ecclesiastical bosom, even 

though disguised by other nomenclatures. 

 

Keywords: Contemporary Jansenism. Second Vatican Council. Front desk. 

 

 

Introdução 

 

O maior evento eclesial católico do século XVI foi, sem dúvidas, o Concílio de 

Trento (1545-1563), que demarcou o perfil da Igreja nos séculos sucessivos. Apesar 

disso, o evento não pôde, naturalmente, resolver todas as questões em aberto na vida da 

Igreja. Um dos pontos que ficaram pendentes foi a relação entre a liberdade humana e 

a graça divina. A conciliação de ambas continuava um mistério e as várias escolas 

teológicas tentavam uma explicação possível à razão. A questão era pertinente pela 

crescente difusão do luteranismo e do calvinismo, e pela oportunidade de sempre 

confutar às afirmações. 

Ad intra, a disputa atingiu seu ápice entre duas grandes ordens religiosas: os 

dominicanos defendiam a ideia de que só a graça salva e os jesuítas falavam do valor da 

graça e do livre-arbítrio. Entre os dominicanos, um dos maiores nomes foi Domingo 

Bañez (1528-1604); entre os jesuítas, Luís de Molina (1535-1600). Depois de uma longa 

discussão e de um minucioso exame dos dois sistemas realizado por uma comissão 

especial de cardeais (Congregatio de auxiliis), sob os pontificados de Clemente VIII 

(1592-1605) e de Paulo V (1605-1621) foi evitada qualquer decisão. Em 1607, o Papa 

Paulo V enviou um documento aos superiores dos dominicanos e dos jesuítas solicitando 

que os teólogos das duas partes evitassem que um grupo acusasse o outro com palavras 

ásperas, e deu liberdade para cada um defender e ensinar o próprio sistema.1 O decreto 

salvaguardava a necessária autonomia da ciência teológica, mas não podia acalmar a 

excitação dos ânimos. Foi o que na prática se propôs Cornelius Jansen (1585-1638). 

Esse artigo, em perspectiva bibliográfica, mas com o olhar na realidade pastoral 

atual, está dividido em três sessões. Na primeira, faz-se um resgate de alguns elementos 

próprios da eclesiologia agostiniana, que propôs uma reflexão da Igreja como 

sacramento de salvação e ensinava que, para se salvar, pertencer à Igreja era condição 

sine qua non. Em um segundo momento, é feito um resgate histórico do movimento 

jansenista enquanto tal, buscando expor sua gênese e os princípios que dele emanaram 

e que, na época, conseguiram atrair tanta gente, inclusive intelectuais como Blaise 

Pascal (1623-1662). Na terceira e última sessão, analisa-se o jansenismo como uma 

 
1 MARTINA, G., História da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 200. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 3 

  

 

tendência já da contemporaneidade, que se desdobra sobretudo nos atuais 

tradicionalistas que, em linhas gerais, ocupam-se em segregar a Igreja pautados num 

rigorismo exacerbado, a partir do qual se deve qualificar quem é ou não digno de 

pertencer ao Corpo de Cristo. Espera-se esclarecer como essa tendência hoje, na 

caminhada eclesial, acaba por ser um grande empecilho à recepção, ainda em curso, do 

Concílio Vaticano II (1962-1965). 

 

1. A base agostiniana 

 

O ponto de partida para nossa reflexão é o século IV, quando o cristianismo, aos 

poucos, foi construindo sua identidade em processo de saída do mundo judaico: do 

território palestino para o mundo greco-romano, das sinagogas para as residências, dos 

ordenamentos legais judaicos para os costumes pagãos. Embora seja preciso observar 

a crescente afirmação de uma identidade própria que resultou das primeiras 

comunidades, na comparação com a identidade judaica, do ponto de vista social tratava-

se de grupos novos e abertos à tradução, seleção e revisão de elementos instituídos da 

tradição judaica, bem como à incorporação de elementos do mundo grego. Ou seja: os 

discípulos de Jesus não se consideravam criadores de uma instituição religiosa, mas sim 

leitores da tradição judaica a partir da experiência do Ressuscitado, como um novo povo 

de Deus, e se entendiam como continuadores da antiga tradição.2 

Essa primeira fase do cristianismo foi sendo sucedida por uma gradativa 

organização. O carisma foi estruturando o que era vivido de forma prática e espontânea. 

Em outras palavras, foi se institucionalizando e tradicionalizando a novidade cristã 

antes vivenciada na espontaneidade e na força do dom da salvação. A partir do Edito 

de Milão, de 313, aparece uma nova figura eclesial refeita com as estruturas 

organizativas do Império: com a geopolítica, com o direito, com as hierarquias e com 

o próprio imperador.3 

Nesse período, a Igreja cresceu numericamente. À medida, porém, que se 

estabilizava, cresciam as conversões de conveniência, e de uma maneira geral 

enfraquecia-se o compromisso de fé intencional, sobretudo com o Edito de Tessalônica 

(380), que finalmente reconheceu o cristianismo como a religião oficial do Império 

Romano. Nesse cenário, emergiu a figura de Agostinho (354-430), bastante preocupado 

com a unidade da Igreja. O raciocínio era bastante lógico: a Igreja se fazia conhecer por 

seus quatro atributos, una, santa, católica e apostólica. A catolicidade aqui significa 

universalidade; a Igreja representava o Reino de Deus, e Deus pretendia que ela fosse 

uma sociedade universal, o instrumento divino de reivindicação da eleição de Deus em 

cada nação. O fundamento, portanto, estava dado: a Igreja era agora coextensiva do 

império, até se cindir no Ocidente, e a toda a sociedade e ao mundo.4  

Esse aspecto institucional, porém, não compreendia ainda o centro da visão 

agostiniana, cuja eclesiologia se relacionava diretamente com a antropologia: a grande 

maioria dos membros da Igreja era concebida como pecadora; só alguns poucos eram 

 
2 PASSOS, J. D., Obstáculos à Sinodalidade, p. 56. 
3 PASSOS, J. D., Obstáculos à Sinodalidade, p. 57. 
4 HAIGHT, R., A comunidade cristã na história, p. 280-281. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 4 

  

 

santos e abençoados. Agostinho postulou conjuntos de membros, dentre os quais o 

primeiro era a igreja escatológica e, nesse mundo, o círculo era pequeno. O segundo 

reside em um deslocamento do atributo da santidade em geral de seus membros para a 

própria instituição, o que implicou em uma certa objetificação da Igreja. A influência do 

platonismo foi grande: a Igreja se tornou santa porque participava da santidade de Cristo. 

Portanto, Cristo era a cabeça da Igreja e vivia nela como seu fundamento de santidade. 

Logo, nos termos da eclesiologia ocidental agostiniana, a missão e a função da 

Igreja poderiam ser interpretadas como terapêuticas: o que se fazia no âmbito social, com 

seus serviços sociais, a Igreja deveria realizar na esfera religiosa ou espiritual, com os 

sacramentos. Entende-se, pois, em que sentido a Igreja é tida como “sacramento de 

salvação”: o fundamento é a antropologia negativa dominada pelo pecado proposta por 

Agostinho em reação a Pelágio (350-423). Como sacramento, a Igreja medeia a graça de 

Deus às pessoas que compõem as congregações nas vilas e cidades. Logo, o plano de 

Deus para a criação atribui à Igreja a missão de ser o veículo histórico para a restauração 

da Igreja escatológica ou celestial. Em certo sentido, é como se a Igreja tivesse se 

“hipostasiado”: da mesma forma como Paulo viu Jesus como o Cristo cósmico, assim 

também Agostinho viu a Igreja em termos escatológicos cósmicos.5 A partir de agora, a 

salvação tornou-se dependente da pertença eclesial: a mesma Igreja, antes perseguida, 

agora passará a perseguir quem pensa diferente. Levada às últimas consequências, nessa 

perspectiva, falta a salvação onde a Igreja não atua como mediadora. 

Essa concepção trouxe consequências claras à práxis eclesial em diversos 

âmbitos. Ao final do século IV, a liturgia eucarística era celebrada em toda parte em 

bases diárias, embora mais solenemente aos domingos e dias festivos. Em cada cidade, 

a Igreja, dirigida por seu bispo, reunia-se aos domingos na basílica. A ordem 

hierárquica dos membros era refletida na aproximação à comunhão: bispos e clérigos 

primeiro; depois, os castos de ambos os sexos; e, por último, os leigos casados. Em uma 

área especialmente reservada nos fundos da basílica, mais distante, ficavam os 

penitentes, aqueles cujos pecados os excluíam da participação ativa.6  

É importante destacar que desde os primórdios da Igreja era bastante clara a 

concepção de que ninguém deveria se aproximar da Ceia do Senhor de “modo indigno”. 

Na Didaqué já consta: “Ninguém coma nem beba da vossa Eucaristia, se não estiver 

batizado em nome do Senhor. Pois a respeito dela disse o Senhor: Não deis as coisas 

santas aos cães!”.7 Mais adiante, porém, é preciso esclarecer que o mesmo texto 

colocará, como única condição para receber a comunhão, estar bem com o irmão: “Todo 

aquele que vive em discórdia com o outro não se junte a vós antes de se ter reconciliado, 

a fim de que vosso sacrifício não seja profanado”.8 

Já na segunda metade do século IV, começou a acontecer uma importante 

mudança na prática eucarística, correspondente à emergência de uma atitude de grande 

admiração e temor para com os elementos eucarísticos, somada a um declínio na 

frequência da recepção da comunhão. O próprio estilo das celebrações mudou: 

 
5 HAIGHT, R., A comunidade cristã na história, p. 284. 
6 HAIGHT, R., A comunidade cristã na história, p. 285. 
7 DIDAQUÉ, 9, 5. 
8 DIDAQUÉ, 14, 2. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 5 

  

 

tornaram-se mais formais e elaboradas; utilizavam-se ações mais cerimoniais, 

paramentos, procissões e música para causar impressão na comunidade e, por palavras 

e atos, destacavam a majestade e a transcendência de Deus e a divindade de Cristo 

presente no mistério eucarístico.  

Na prática, os ministros também começaram a pôr grande ênfase na necessidade 

de uma vida digna como condição para a comunhão. O resultado foi simples: em vez 

de corrigir a própria vida, muitos preferiram desistir da recepção da comunhão, de modo 

que começou a existir uma ruptura entre a ação eucarística e a recepção da comunhão. 

Portanto, não se vai mais à celebração da Eucaristia para comungar, mas para cumprir 

o preceito de “guardar domingos e festas religiosas”. A Eucaristia passou a ser ato do 

clero; ao povo, restaram as devoções, o que contribuiu sobremaneira para a 

compreensão de que, de um lado, ou mais propriamente acima, está o clero, abaixo do 

qual está o povo, “mero mortal”. A separação se acentuou de tal modo que, de 

psicológica, tornou-se real, cujo sinal era o balaústre, que limitava até onde o povo 

“poderia chegar” nas igrejas. Na prática, ao clero competia o altar da Eucaristia; ao 

povo, o dos santos. De uma pequena igreja com reuniões eucarísticas mais íntimas, 

essas assembleias se transformaram em algo mais próximo do teatro, em que o 

espectador é menos ativamente engajado.9 

Além do mais, houve mudanças na própria prática penitencial: o batizado que 

cometesse um pecado grave (especialmente idolatria, homicídio e adultério) precisava 

percorrer um caminho árduo para conseguir sua reconciliação com a Igreja e, através 

desta, com Deus. Criou-se uma espécie de caminho que incluía etapas distintas: um rito 

inicial para que o pecador reconhecesse sua culpa, fosse excomungado provisoriamente 

da comunidade e inserido na chamada ordo poenitentium. A partir de então, só se 

participava da liturgia da palavra ou, se assistia à eucarística, não poderia levar as 

oferendas ao altar e, tampouco, participar da comunhão. Os penitentes recebiam uma 

bênção do bispo e depois eram mandados embora da assembleia. O processo penitencial 

acabava apenas nas vésperas da Páscoa, com a reconciliação dos penitentes através de 

uma exortação do bispo e da imposição das mãos sobre cada um deles. Esse era o ato 

que dava o perdão divino e, portanto, significava a reconciliação com a Igreja e o 

retorno à comunhão eucarística.10  

O fato de pertencer a essa ordo poenitentium marcava o fiel a vida toda, a ponto 

de, nesse caso, não poder desempenhar cargo público algum nem ingressar na ordem 

clerical e, se casado, ter que renunciar por toda a vida ao laço matrimonial. 

Praticamente, a pessoa se via obrigada a levar uma vida de monge. Os pecados 

considerados muito graves traziam consigo a exclusão perpétua da comunidade. O 

rigorismo levou a outras práticas, tais como o retardamento da penitência até a velhice 

ou a proximidade da morte.11 O afastamento já não era mais da comunhão eucarística, 

mas também do sacramento da reconciliação.  

Para ajudar no distanciamento, já no século VI o latim era considerado uma 

língua culta e, portanto, de posse apenas de uma reduzida classe social, que quase se 

 
9 HAIGHT, R., A comunidade cristã na história, p. 286-287. 
10 BOROBIO, D., A Celebração na Igreja I, p. 75. 
11 BOROBIO, D., A Celebração na Igreja I, p. 75. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 6 

  

 

identificava com o clero. Essa “superioridade” da língua fez com que não houvesse 

traduções nem da Escritura e nem da liturgia para a língua do povo. Entrou em vigor, 

portanto, a ideia de que o documento que se deveria usar na ação litúrgica deveria ser 

restrito ao sacerdote. Logo, “o latim é a língua sagrada que envolve o mistério litúrgico, 

tornando-a cada vez mais distante do povo”.12 

Soma-se a isso o fato de que, aos poucos, os próprios vocábulos vão sendo 

substituídos por outros: irmão, com toda a sua força, é substituído por filhos, porque o 

ministro ordenado exerce uma paternidade. O filho, por sua vez, não nasce antes do 

pai; o pai vem antes e primeiro; logo, é mais importante, tem autoridade e, a ele, deve-

se obediência. Liga-se a isso a mudança de sentido na relação Cristo-Igreja, Eucaristia-

Igreja: na Patrística, ao menos na era apostólica, a Igreja é o corpus verum (o verdadeiro 

corpo) de Cristo; a Eucaristia, o corpus mysticum (o corpo em mistério, em 

sacramento). Com a chegada da Idade Média, as expressões se invertem graças às 

muitas disputas sobre a presença real na Eucaristia, que repercutem sobre o ministério 

ordenado: continua existindo uma relação profunda entre o ministério e o corpus verum, 

que agora não é mais a comunidade eclesial, mas a Eucaristia.13 Essa mudança também 

coopera para o crescimento do clero, uma vez que é o ministro ordenado aquele que 

“traz” Jesus às hóstias consagradas.14  

O problema é que para grande parte das pessoas a Igreja passa a ser uma 

prestadora de serviços: não importa o formar comunidade, razão de ser do cristianismo; 

importa “cumprir o ritual”; não há envolvimento; não há comensalidade. Em outras 

palavras, torna-se mais urgente ir à missa para assisti-la do que ir à celebração para 

participar da Ceia, como queria Jesus. O acento é eclesiástico-canônico (não 

eclesiológico, porque é puramente disciplinar), e não bíblico-cristológico. A teologia 

agostiniana, de uma Igreja que medeia a salvação, torna-se mais viva do que nunca.15 

 

2. O jansenismo do século XVII 

 

A origem do nome jansenismo vem de Cornélio Jansen (1585-1638), professor 

e padre católico que escrevera o livro Augustinus (sobre Santo Agostinho e a doutrina 

da Graça). Em si, o movimento jansenista surgiu após sua morte e foi fundado por um 

grupo de amigos que procurava viver uma vida religiosa com mais seriedade e rigor 

moral, em termos práticos, e seguia as ideias teológicas defendidas no livro de Jansen, 

em termos teóricos. 

Cornélio Jansen nascera nos Países Baixos (Holanda) e estudou na Universidade 

de Lovaine. Nessa universidade, conheceu Jean Duvergier De Hauranne (1581-1643) – 

mais conhecido como abade de Saint Cyran –, a quem se ligou com íntima e duradoura 

amizade. Por alguns anos, os dois ficaram juntos numa casa de Duvergier. Este período 

 
12 BOROBIO, D., A Celebração na Igreja I, p. 90. 
13 TABORDA, F., A Igreja e seus Ministros, p. 115. 
14 Outro desdobramento prático dessa dimensão será a mudança da perspectiva: de refeição a Eucaristia passa a 

ser adoração, dada a indignidade do ser humano de se aproximar. Sobre a temática, sugerimos: DIAS, T. C. da 
S., Do ‘tomar e comer’ ao ‘ver’, p. 101-119. 
15 DIAS, T. C. da S., Sinodalidade e Eucaristia, p. 137. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 7 

  

 

foi de intenso estudo, que depois deram ensejo a Jansen de se gabar de ter lido dez vezes 

as obras de Agostinho e trinta vezes os escritos sobre a graça e sobre o pelagianismo. 

Os dois amigos receberam a influência das ideias de Miguel Baio (1513-1689) de que 

só a graça salva.16  

Em 1617, Jansen voltou a Louvain e conquistou uma cátedra de Escritura e, em 

1636, foi promovido a bispo de Ypres, onde morreu dois anos depois. Ainda como bispo, 

escreveu sua obra fundamental: Augustinus. O texto foi publicado pelo seu grande amigo 

Saint Cyran depois da sua morte, em 1640. Se considera que o fundador, de fato, do 

jansenismo foi Saint Cyran, porque foi ele quem publicou em 1640 o livro Augustinus e 

foi ele quem colocou em prática os princípios do jansenismo no Mosteiro Port-Royal-des-

Champs.17 Nesse mosteiro era abadessa Angélica Arnauld, irmã de Antoine Arnauld 

(1612-1694). Se Saint Cyran foi o fundador do Jansenismo, Antoine Arnauld foi o grande 

responsável de o movimento ter continuado em vigor por mais de 50 anos. 

A história da irmã de Arnauld é também interessante. Ela foi posta, aos sete anos, 

no mosteiro de Port-Royal-des-Champs, num solitário vale, com o direito de suceder a 

abadessa de então, já idosa e próxima de seu fim de mandato. Aos onze anos, assumiu a 

missão. Quatro anos depois, uma doença grave a obrigou a voltar à sua família, mas o pai 

lhe impôs logo voltar ao mosteiro por não querer assumir novamente a obrigação de ter 

de arranjar outro jeito de encaminhar na vida sua filha. A vida de madre Angélica não era 

evidentemente nem melhor e nem pior que a de muitas outras mulheres, forçada como 

fora a seguir a vida religiosa sem nenhuma sombra de vocação; um dia, porém, uma 

exortação de um capuchinho a transformou radicalmente e ela não somente abraçou com 

fervor aquela vida, antes suportada de má vontade, como quis reformar profundamente o 

mosteiro e lhe impor a observância integral da regra cisterciense: vida comum, 

abstinência, clausura, orações noturnas... Com seu coração realmente grande, com seu 

espírito de abnegação e constância, poderia ter chegado bem alto, mas lhe faltou uma 

sincera humildade, um autêntico equilíbrio e uma prudência sadia. Morto são Francisco 

de Sales (1567-1622), que procurara refrear suas intemperanças e tinha tido ocasião de 

sentir sua soberba,18 ela seguiu a orientação espiritual de Sant-Cyran, que, longe de contê-

la, a incentivou para um rigor inumano e para a defesa tenaz de suas teses pseudomísticas. 

Port-Royal-des-Champs tornou-se assim o verdadeiro centro espiritual do jansenismo: as 

 
16 Baio, professor da Universidade de Louvain, defendera ideias muito próximas as de Lutero e Calvino sobre 
a Graça: só a Graça salva. Baio negava o caráter sobrenatural da condição original no paraíso terrestre, 

deduzindo daí a corrupção total do homem depois do pecado original, a perda do livre-arbítrio e a 

impossibilidade de resistir à graça. O problema deste modo de ver as coisas é que, para Baio, havia uma 

espécie de “determinação interna” no ser humano, que o levava a agir em uma direção específica (beirando 

à predestinação). Baio foi condenado em 1567, por Pio V (1566-1572), e novamente em 1580, por Gregório 

XIII (1572-1585); depois de muita insistência, ele se rendeu. As ideias, porém, permaneceram em vigência e 
por uma questão muito simples: Pio V havia condenado, incialmente, as ideias de Baio, ou as havia 

condenado por causa do contexto em que ele elas estavam? Segundo consta, uma vírgula no documento 

despertou esta ambiguidade, o que fez com seus ideais permanecessem vivos.  
17 O Mosteiro Port Royal des Champs era um mosteiro feminino de monjas cistercienses e que tinha como 

abadessa Angélica Arnauld. Uma das monjas que viviam lá naquele período foi Jacqueline Pascal, irmã de 

Blaise Pascal. 
18 Angélica tinha suportado de mau humor que o santo a chamasse de ‘minha filha’, em vez de ‘reverenda 

madre’, sendo que, ao conhecer Francisco de Sales, ela quis que ele fosse seu ‘diretor espiritual’. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 8 

  

 

freiras eram tidas puras como anjos, soberbas como demônios, e pouco a pouco acabaram 

se habituando a receber raramente a comunhão, e madre Angélica, em 1636-1637, 

preferiu ficar sem receber os sacramentos, mesmo durante a Páscoa. O sacramento do 

amor, a Eucaristia, havia se tornado o sacramento do temor, dada sua 

incompreensibilidade, incomensurabilidade.19 

O movimento jansenista, enfim, estava baseado em três princípios: o dogmático, 

o moral e o disciplinar. Cada um deles baseava-se em um dos nomes que participaram 

da “fundação” do movimento: Jansen, com a doutrina sobre a graça; Arnauld, com sua 

moral sacramental; e Saint-Cyran, na prática disciplinar. 

 

• O princípio dogmático se baseava no livro “Augustinus” e na sua doutrina 

sobre a graça. Para Jansen, a vontade humana segue necessariamente (por 

força de uma determinação intrínseca, que Jansen chama impropriamente de 

liberdade) o impulso que lhe é dado, ou seja, a graça; na falta desta, a 

concupiscência. Isso porque a graça não era sempre concedida aos seres 

humanos e, nesse caso, abandonados às suas forças, estes seguiam 

necessariamente a concupiscência e pecavam. O problema é que Jansen 

exacerbou a eficácia da graça até destruir praticamente toda liberdade – note-

se que permaneceu o nome, mas a essência se desvaneceu. A Igreja, em 

contrapartida, faz distinção entre graça eficaz, nem sempre concedida, e graça 

eficiente, sempre concedida – a qual Jansen negava. Cristo, portanto, não 

morreu por todos, mas pelos eleitos, e só a eles era dada a graça. Nasceria, 

assim, a tendência em representar o crucifixo não com os braços abertos, mas 

sim estendidos para o alto e unidos, pois Jesus ofereceu seu sangue somente 

para um restrito grupo de eleitos. No jansenismo, portanto, ficava clara a 

inclinação de transformar a Igreja de uma sociedade, em que havia lugar para 

todos, em uma seita ou conventículo de poucos eleitos.20  

 

• O princípio moral se caracterizava pelo rigorismo. Entre o aspecto dogmático 

e o moral há uma conexão mais psicológica e histórica do que lógica: diante 

de um Deus que escolhe a seu bel-prazer um pequeno número de eleitos e 

somente por eles morre, a atitude mais espontânea é o temor, não o amor. O 

rigorismo se mostrava de diversas maneiras: a visão negativa dos infiéis e dos 

pecadores, que constituem sempre um pecado, porque é fruto de uma natureza 

intrinsicamente corrupta e não ordenada a Deus com um amor ao menos 

inicial; o adiamento da absolvição dos penitentes de cuja perseverança não se 

tem suficiente esperança e, em todo caso, aos que não tiverem cumprido a 

penitência imposta; a recusa da absolvição aos que se previa que haveriam de 

recair no pecado; a afirmação de que a ignorância não isenta do pecado; e, por 

último, o acúmulo de condições quase impossíveis de conseguir exigidas para 

a comunhão. Para o jansenismo, nenhuma pessoa era digna de receber os 

sacramentos, porque toda a pessoa era pecadora. Por isso, os sacramentos eram 

 
19 MARTINA, G., História da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 204-205. 
20 MARTINA, G., História da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 205-206. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 9 

  

 

vistos como “prêmio para os santos”. Como ninguém era santo, restringia-se 

a participação. No Mosteiro Port-Royal-des-Champs, as monjas recebiam a 

Eucaristia uma vez ao ano. O princípio moral baseava-se na obra de Antoine 

Arnauld, De la frequente Communion (1643), no qual se afirmava que a 

Eucaristia não é um remédio instituído para quem é fraco e procura se 

purificar, mas um prêmio para os santos; a excessiva frequência à comunhão 

é causa de graves danos, pelos quais os jesuítas, com sua pastoral laxista, eram 

responsáveis. Essa prática foi se espalhando, a ponto de as pessoas irem 

deixando de participar da comunhão, porque não se sentiam santas. O livro de 

Arnauld teve grande influência: o jesuíta Nouet (1605-1680), que o tinha 

atacado, teve de ler de joelhos, diante dos bispos franceses reunidos em 

assembleia, uma retração de suas pregações contrárias a Arnauld.  

 

• O princípio disciplinar se caracterizava pelo reformismo. O personagem 

inspirador desse princípio foi Saint-Cyran, o grande amigo de Cornélio Jansen. 

Para Saint-Cyran se deveria eliminar as novidades introduzidas na Igreja a 

partir do século II até o XV, uma vez que, se a Igreja é de criação divina, logo, 

escapa a qualquer evolução.21 Por isso, ele propôs uma “reforma” para retornar 

ao modelo de Igreja apostólica do século I, que também valeu para a dimensão 

eucarística. Após expor o costume da Igreja antiga de não dar a comunhão aos 

pecadores senão depois do cumprimento de uma longa e severa penitência, 

defende a penitência de retornar a esse uso, dado que a Igreja errara na prática 

pastoral dos últimos séculos. 

 

Os pormenores do desenrolar do movimento não vêm ao caso. O importante é 

compreender que, depois da morte de Antoine Arnauld, a nova liderança do jansenismo 

foi Pasquier Quesnel (1634-1719). Quesnel era um sacerdote oratoriano e publicou o 

livro Reflexions Morales, em 1671, que estava impregnado de ideias jansenistas. O 

texto foi condenado por duas vezes nos pontificados dos papas Clemente X (1670-

1676), em 1675, e de Clemente XI (1700-1721), em 1708, com ainda mais solenidade. 

O arcebispo de Paris, que autorizara a primeira publicação do livro, não aceitou tais 

condenações e foi feita uma nova e aprofundada análise do livro de Quesnel. O 

resultado dessa profunda análise foi a Bula Unigenitus, publicada pelo Papa Clemente 

XI em 1713. Esse foi o documento em que a Igreja condenou definitivamente o 

jansenismo. Nesse documento foram condenadas mais de cem proposições do livro de 

Pasquier Quesnel e, pela primeira vez, condenavam-se os três princípios do jansenismo: 

dogmático, moral e disciplinar.22 

A condenação, porém, não significou o fim imediato do movimento, visto que 

algumas características subsistiram, sobretudo o rigorismo sacramental (princípio moral), 

que permanecerá com força na Igreja até o início do século XX. Foi o Papa Pio X (1903-

1914) quem modificou a ideia de que a Eucaristia era um prêmio para os santos. No início 

do século XX, querendo rebater a frase de Antoine Arnauld, com o decreto Sacra 

 
21 MARTINA, G., História da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 208. 
22 MARTINA, G., História da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 214. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 10 

  

 

tridentinas sinodus, de 22 de dezembro de 1905, Pio X afirmou que a Eucaristia não era 

um prêmio para os santos, mas um remédio para a fragilidade humana.23 

 

3. Ainda é possível falar de jansenismo hoje? 

 

Naturalmente que, na atualidade, o movimento jansenista em si não existe, 

formalmente falando. As ideias, porém, sobretudo no que diz respeito ao princípio moral, 

permanecem. Em tempos de crise e de uma pastoral puramente secularista, cuja referência 

é o corpo, a noção de pecado está vinculada, quase que de modo único e exclusivo, ao 

sexto mandamento: não pecar contra a castidade. Chega-se, inclusive, a interpretar 

literalmente a palavra de Jesus: “Qualquer um que olhar para uma mulher e desejar 

possui-la, em seu coração já cometeu adultério com ela” (Mt 5,28-30). Esse movimento, 

por sua vez, leva a práticas semelhantes às do jansenismo em diversos aspectos:  

 

• no que diz respeito ao sacramento da Eucaristia, há igualmente um afastamento 

dos fiéis, que se sentem indignos de se aproximar da presença real de Jesus;  

 

• no caso do sacramento da reconciliação, não se gera um afastamento, mas uma 

insistência até anormal: os fiéis, sobretudo os jovens – que, pela própria idade, 

sentem com mais incidência às questões relacionadas ao sexto mandamento –

, chegam a se confessar uma vez por semana, levando às últimas 

consequências o que consideram “pecados graves”. Uma vez alertados, porém, 

de que a moral não é apenas isso, assim como o pecado, costumam procurar 

outra igreja ou presbítero, porque tanto quanto à época dos jansenistas, parece 

que aqueles que não compreendem o pecado apenas como relacionados à 

sexualidade são laxistas; 

 

• no que tange à vida em comunidade, para alguns deveria existir, à porta das 

igrejas, uma espécie de pré-seleção: aqueles que, na visão de muitos, são tidos 

como “irregulares”, são alvo do olhar malicioso de alguns [=os eleitos] que, 

por estarem com a vida canonicamente em ordem e “de acordo com as 

Sagradas Escrituras”, sentem-se mais dignos e melhores que outros. Não se 

respeita o processo de conversão e se perde, sem dúvida, a referência 

fundamental do Evangelho, proclamada da boca do próprio Jesus: “Os sãos 

não necessitam de médico, mas sim, os que estão doentes; eu não vim chamar 

os justos, mas, sim os pecadores ao arrependimento” (Mc 2,17). Para os que 

“já são santos”, os que são tidos como “irregulares” devem, se quiserem ser 

bem-vindos: no caso dos que vivem em segunda união, buscar a nulidade 

matrimonial para celebrar o matrimônio validamente; os tantos irmãos e irmãs 

LGBTQIAPN+ precisam, igualmente, converter-se e buscar uma “cura”, 

porque essa “escolha de vida” que fizeram não condiz com o Evangelho; e 

 
23 DIAS, T. C. da S., Sinodalidade e Eucaristia, p. 139. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 11 

  

 

assim por diante. Note-se que, nesses dois grupos, o pecado novamente está 

atrelado ao sexto mandamento. 

 

O deplorável é que, extrapolando o puro dado da práxis eclesial em si mesma, 

essa maneira de ser Igreja contradiz abertamente a perspectiva do Concílio Vaticano II 

e, mais concretamente, a própria maneira de ser e agir “inaugurada” pelo Papa 

Francisco. No contexto da Jornada Mundial da Juventude, de 2023, em Lisboa, o então 

bispo de Roma disse: 

 
E é por isso que nós, sua Igreja, somos a comunidade dos que são chamados; não somos 

a comunidade dos melhores, não! Somos todos pecadores, mas somos chamados assim 

como somos [...], com os problemas que temos, com as limitações que temos, com a 

nossa alegria transbordante, com a nossa vontade de sermos melhores, com a nossa 

vontade de vencer. [...] Pensai nisto: Jesus chama-me como eu sou, não como eu gostaria 

de ser. Somos comunidade de irmãos e irmãs de Jesus, filhos e filhas do mesmo Pai. 

Amigos, quero ser claro convosco, que sois alérgicos à falsidade e às palavras vazias: na 

Igreja há espaço para todos. Para todos. Na Igreja, ninguém é de sobra. Nenhum está a 

mais. Há espaço para todos. Assim como somos. Todos. [...] Todos, todos, todos! Na 

Igreja, há lugar para todos. “Padre, mas para mim que sou um desgraçado, que sou uma 

desgraçada, também há lugar?” Há espaço para todos! Todos juntos… Peço a cada um 

que, na própria língua, repita comigo: “Todos, todos, todos”. Não se ouve; outra vez! 

“Todos, todos, todos”. E esta é a Igreja, a Mãe de todos. Há lugar para todos. O Senhor 

não aponta o dedo, mas abre os braços. É curioso!24 

 

Como um bom “filho” do Vaticano II – aliás, o primeiro Papa, depois do evento, 

a não ter participado diretamente dele –, Francisco pensava uma Igreja que deveria se 

colocar como uma mãe amorosa, disponível a acolher a todos os que se aproximam 

dela. Foi assim que, no Vaticano II, a Igreja se colocou diante da modernidade: não 

para condená-la e tão somente apontar-lhe os defeitos, mas acima de tudo para 

reconhecer seus valores e avanços. Essa perspectiva estava clara na própria palavra-

chave do evento conciliar: o aggiornamento.  

Soma-se, porém, a esse jansenismo hodierno, todo o movimento tradicionalista 

dos dias atuais, para o qual a missão da Igreja é tão pura e simplesmente salvar as almas, 

uma tarefa que se exerce, sobretudo, a partir da celebração dos sacramentos. Ora, se os 

chamados “irregulares” não têm possibilidade alguma de celebrá-los, logo estão fora, a 

menos que “se convertam”. No fundo, é uma Igreja pesada, na qual, novamente, apenas 

um pequeno grupo de eleitos salvar-se-á. A salvação é compreendida como ciência 

matemática: confissão regular mais missa dominical levam ao céu. Nesse sentido, 

observe-se que: 

 
O jansenismo produziu um grande fervor religioso diante de um Deus que não é o Deus 

de Jesus: não é um Deus de todos, mas uma espécie de “propriedade privada” daqueles 

que dizem acreditar nele e servi-lo. A humanidade é uma “massa condenada”. Deus é 

certamente justo e misericordioso, mas a misericórdia é para salvar apenas aqueles que o 

 
24 FRANCISCO, PP, Cerimônia de Acolhimento. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 12 

  

 

servem, os outros devem ser condenados. É primeiro um Deus sem coração que, 

paradoxalmente, deu origem à devoção ao “coração de Jesus” e, em contraposição, às 

congregações religiosas do “sagrado coração”.25 

 

A tendência jansenista na Igreja, hoje, não existe de forma velada: ela é aberta, 

pública, travestida de um suposto tradicionalismo e dos elementos que o compõem. A 

estratégia de afirmação dessa linhagem se deu, acima de tudo, como afirmação de uma 

tendência eclesial afirmada como legítima, em luta contra o que considerava ilegítimo 

e perigoso para a Igreja, chamado, não raras vezes, de “pecado”. Em geral, fez-se 

leituras das decisões conciliares em perspectiva conservadora, utilizando-se de 

referências teológicas e jurídicas anteriores ao Concílio, no campo da moral (de modo 

particular na moral familiar), dos ministérios (manutenção do mesmo modelo de 

hierarquia) e da colegialidade (centralização no papa e na cúria romana).26 

A grande questão é que, em maior ou menor escala, esses elementos caminham 

na contramão do que se propôs o Vaticano II: no campo da moral, a Constituição 

Pastoral Gaudium et Spes foi clara em afirmar que é preciso distinguir “o erro” da 

“pessoa que erra”, cuja dignidade deve sempre ser preservada;27 dos ministérios, na 

medida em que a Igreja proposta foi a do Povo de Deus, fundamentada no sacramento 

do Batismo, deixou-se claro que todos são sujeitos, não apenas os membros do clero e, 

como tal, são responsáveis por ela e tem uma missão;28 e, no que diz respeito à 

colegialidade, apesar de o Concílio manter as prerrogativas papais, o acento à dimensão 

de colégio, expressa especialmente nos próprios concílios, nos sínodos e nas 

conferências episcopais, no Decreto Christus Dominus, pretende também despertar a 

uma descentralização.29 

Assim, o jansenismo não só se faz presente na dinâmica eclesial hoje como uma 

tendência, mas também emerge como um opositor direto à recepção do Vaticano II, 

ainda em curso. 

 

Conclusão 

 

Apesar de ter surgido como movimento no século XVII e, posteriormente, 

condenado pela Igreja no século XVIII, o jansenismo é uma realidade viva na dinâmica 

eclesial, ainda que não de forma explícita, embora essa expressão traga consigo 

ambiguidades: não é explícita porque não se encontra, na Igreja, ninguém que se intitule 

como tal; mas, ao mesmo tempo, é explícita porque na prática a maneira de pensar e 

viver a fé se assemelha em muito ao jansenismo, especialmente no que diz respeito à 

prática sacramental e ao rigorismo moral. 

Em geral, o jansenismo permanece se consolidando graças às posturas que, na 

atualidade, tem se denominado como guardiãs da tradição, que aparecem muito mais 

como forças para segregar do que para unir. De fato, vivendo esse rigorismo em um ou 

 
25 STAZZARI, F., As ultradireitas: católicas ou jansenistas? 
26 PASSOS, J. D., A força do passado na fraqueza do presente, p. 113. 
27 GS 28. 
28 LG 13. 
29 CD 4-6. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 13 

  

 

outro aspecto, especialmente na disciplina sacramental, muitos se consideram mais 

santos e piedosos e, como tais, merecedores da salvação. No fundo, é a mesma lógica 

do grupo dos “eleitos” do antigo movimento. 

O perigo dessa tendência reside no fato de que, agindo desse modo, a recepção 

do Vaticano II fica comprometida. De fato, passados 60 anos do grande evento do 

século XX, os desafios nesse sentido ainda são diversos, e esse tipo de mentalidade 

contribui para uma vivência eclesial pré-conciliar, com a volta, inclusive, de itens como 

o véu para as mulheres e, no caso dos presbíteros, os paramentos como barretes, casulas 

romanas, manípulo e outros. Todos esses elementos, no fundo, trazem consigo duas 

perspectivas: a primeira, de que o ser humano enquanto tal é indigno do mistério e, 

portanto, precisa se preparar ao máximo para contemplá-lo; a segunda, de que o clero 

se constitui como uma “casta super-poderosa”, quase intocável, de cujas mãos e voz 

emergirá a salvação a todos. No fundo, é também reflexo de um clericalismo. Essa 

“onda”, que tem atingido sobretudo os jovens – inclusive no clero! -, precisa mais do 

que depressa de uma atenção concreta da Igreja, em vistas a um posicionamento claro 

e firme do Vaticano II. 

O que sempre serve de consolo é o fato de perceber que, no fundo, as coisas nem 

sempre foram como são hoje, o que também sinaliza que no futuro poderão ser 

diferentes. Só é preciso atitude, formação religiosa crítica e, por que não, conhecimento 

da própria história. 

 

Referências bibliográficas 

 

BOROBIO, Dionisio. A celebração na Igreja I: Liturgia e Sacramentologia 

Fundamental. São Paulo: Loyola, 1990. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Pastoral Gaudium et Spes. Disponível em: 

<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html>. Acesso em: 10 jul. 2024. 

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Lumen Gentium. Disponível 

em: <https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html>. Acesso em: 10 jul. 2024. 

CONCÍLIO VATICANO II. Decreto Christus Dominus. Disponível em: 

<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decree_19651028_christus-dominus_po.html>. Acesso em: 10 jul. 2024. 

DIAS, Tiago C. da S. Do ‘tomar e comer’ ao ‘ver’: a perda do real sentido eucarístico e seus 

desdobramentos pastorais. In: Encontros Teológicos, v. 38, n. 1, jan./abr. 2023, p. 101-119. 

Disponível em: <https://facasc.emnuvens.com.br/ret/article/view/1776/1437>. Acesso em: 

10 jul. 2024. 

DIAS, Tiago C. da S. Sinodalidade e Eucaristia: como a condução da Ceia do Senhor 

contribuiu para a diminuição da vivência sinodal. Encontros Teológicos, v. 39, n. 1, 

jan./abr. 2024, p. 131-148. Disponível em: 

<https://facasc.emnuvens.com.br/ret/article/view/1862/1504>. Acesso em: 10 jul. 2024. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a02 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 14 

  

 

DIDAQUÉ. Catecismo dos primeiros cristãos. 10. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

FRANCISCO, PP. Cerimônia de Acolhimento. Disponível em: 

<https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2023/august/documents/2023

0803-portogallo-cerimonia-accoglienza.html>. Acesso em: 10 jul. 2024. 

HAIGHT, Roger. A comunidade cristã na história: Eclesiologia histórica. São Paulo: 

Paulinas, 2012. 

MARTINA, Giacomo. História da Igreja de Lutero a nossos dias: II – A era do 

absolutismo. 3. ed. São Paulo: Loyola, 2015. 

PASSOS, João Décio. A força do passado na fraqueza do presente: O 

tradicionalismo e suas expressões. São Paulo: Paulinas, 2020. 

PASSOS, João Décio. Obstáculos à sinodalidade: Entre a preservação e a renovação. 

São Paulo: Paulinas, 2023. 

STAZZARI, Francesco. As ultradireitas: católicas ou jansenistas? Trad. Luísa Rabolini. 

Disponível em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/632488-as-ultradireitas-catolicas-

ou-jansenistas-artigo-de-francesco-strazzari Acesso em: 10 jul. 2024. 

TABORDA, Francisco. A Igreja e seus ministros. São Paulo: Paulus, 2011. 

 

 

 

Tiago Cosmo da Silva Dias 
Doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.  

Participa do Grupo de Pesquisa ‘Religião e Política no Brasil Contemporâneo’  

(PUC-SP/CNPq) 

Docente nas Faculdades Dehoniana, em Taubaté, e Paulo VI, em Mogi das Cruzes 

São Paulo / SP – Brasil  

E-mail: tiago.cosmo@dehoniana.online 

 

 

Recebido em: 28/10/2024 

Aprovado em: 24/11/2025 


