TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

O jansenismo contemporaneo:
um desafio a recepcéo do Concilio Vaticano Il

Contemporary jansenism:
a challenge to the reception of the Il Vatican Council

Tiago Cosmo da Silva Dias*

Resumo

O jansenismo foi um movimento do século XVII que se baseava no livro Augustinus, de
Cornélio Jansen (1585-1638). Os jansenistas exacerbaram em dois aspectos: primeiro,
quando afirmaram que a graga constrange de tal modo o ser humano que néo lhe resta
outra saida sendo ceder aos apelos de Deus; depois, ao participar raramente da comunhao
eucaristica por se sentirem indignos de se aproximar. Somente em 1713 que o Papa
Clemente XI condenou 0 movimento com a bula Unigenitus. Mesmo assim, tendéncias
semelhantes permanecem como desafios a recep¢do do Concilio Vaticano 11 (1962-1965),
que pediu aos fiéis que participassem das celebragdes de modo ativo, pleno e consciente
(SC 14). No contexto de uma pastoral secularista, na qual o corpo é a referéncia, vive-se
a fé baseada na emocéo, contribuindo para o sentimento de “indignidade” diante do
sacramento, ao ponto que se criar a chamada “comunh@o espiritual” e a necessidade das
voltas que a Eucaristia precisa dar em torno de uma igreja para que se cheguem o0s
milagres. Com o olhar na realidade e se apropriando do método bibliogréfico, o artigo
tensiona essa problematica e busca, grosso modo, expor como a tendéncia se faz viva hoje
no seio eclesial, ainda que travestida de outras nomenclaturas.

Palavras-chave: Jansenismo Contemporaneo. Concilio Vaticano Il. Recepcao.
Abstract

Jansenism was a 17th-century movement based on the book Augustinus by Cornelius
Jansen (1585-1638). The Jansenists went too far in two ways: first, when they claimed
that grace so constrains human beings that they have no choice but to give in to God's
appeals; second, by rarely participating in Eucharistic communion because they felt
unworthy of approaching. It was only in 1713 that Pope Clement XI condemned the
movement with the bull Unigenitus. Even so, similar tendencies remain and challenge
the reception of the Second Vatican Council (1962-1965), which asked the faithful to

* Artigo submetido em 28/10/24 quando o autor ainda era doutorando na PUC-SP.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

1



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

participate in celebrations actively, fully and consciously (SC 14). In the context of a
secularist pastoral, in which the body is the reference, faith is lived based on emotion,
contributing to the feeling of “unworthiness” before the sacrament, to the point of
creating the so-called “spiritual communion” and the need for the Eucharist to make
rounds around a church for miracles to occur. By looking at reality and appropriating
the bibliographic method, the article discusses this problem and seeks, broadly
speaking, to expose how this tendency is alive today in the ecclesiastical bosom, even
though disguised by other nomenclatures.

Keywords: Contemporary Jansenism. Second Vatican Council. Front desk.

Introducdo

O maior evento eclesial catélico do século XVI foi, sem dividas, o Concilio de
Trento (1545-1563), que demarcou o perfil da Igreja nos séculos sucessivos. Apesar
disso, 0 evento ndo pdde, naturalmente, resolver todas as questdes em aberto na vida da
Igreja. Um dos pontos que ficaram pendentes foi a relagdo entre a liberdade humana e
a graca divina. A conciliagdo de ambas continuava um mistério e as varias escolas
teoldgicas tentavam uma explicagdo possivel a razdo. A questdo era pertinente pela
crescente difusdo do luteranismo e do calvinismo, e pela oportunidade de sempre
confutar as afirmacdes.

Ad intra, a disputa atingiu seu apice entre duas grandes ordens religiosas: 0s
dominicanos defendiam a ideia de que sd a graca salva e os jesuitas falavam do valor da
graca e do livre-arbitrio. Entre os dominicanos, um dos maiores nomes foi Domingo
Bafiez (1528-1604); entre os jesuitas, Luis de Molina (1535-1600). Depois de uma longa
discussdo e de um minucioso exame dos dois sistemas realizado por uma comissdo
especial de cardeais (Congregatio de auxiliis), sob os pontificados de Clemente VIII
(1592-1605) e de Paulo V (1605-1621) foi evitada qualquer decisdo. Em 1607, o Papa
Paulo V enviou um documento aos superiores dos dominicanos e dos jesuitas solicitando
que os tedlogos das duas partes evitassem que um grupo acusasse 0 outro com palavras
asperas, e deu liberdade para cada um defender e ensinar o proprio sistema.! O decreto
salvaguardava a necessaria autonomia da ciéncia teoldgica, mas ndo podia acalmar a
excitagdo dos &nimos. Foi 0 que na prética se propds Cornelius Jansen (1585-1638).

Esse artigo, em perspectiva bibliografica, mas com o olhar na realidade pastoral
atual, esta dividido em trés sessfes. Na primeira, faz-se um resgate de alguns elementos
préprios da eclesiologia agostiniana, que propds uma reflexdo da Igreja como
sacramento de salvagdo e ensinava que, para se salvar, pertencer a Igreja era condigao
sine qua non. Em um segundo momento, ¢ feito um resgate histérico do movimento
jansenista enquanto tal, buscando expor sua génese e os principios que dele emanaram
e que, na época, conseguiram atrair tanta gente, inclusive intelectuais como Blaise
Pascal (1623-1662). Na terceira e Ultima sessdo, analisa-se 0 jansenismo como uma

I MARTINA, G., Histdria da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 200.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

2



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

tendéncia ja da contemporaneidade, que se desdobra sobretudo nos atuais
tradicionalistas que, em linhas gerais, ocupam-se em segregar a Igreja pautados num
rigorismo exacerbado, a partir do qual se deve qualificar quem é ou ndo digno de
pertencer ao Corpo de Cristo. Espera-se esclarecer como essa tendéncia hoje, na
caminhada eclesial, acaba por ser um grande empecilho a recep¢do, ainda em curso, do
Concilio Vaticano 11 (1962-1965).

1. A base agostiniana

O ponto de partida para nossa reflexdo € o século 1V, quando o cristianismo, aos
poucos, foi construindo sua identidade em processo de saida do mundo judaico: do
territério palestino para 0 mundo greco-romano, das sinagogas para as residéncias, dos
ordenamentos legais judaicos para os costumes pagdos. Embora seja preciso observar
a crescente afirmagdo de uma identidade prdpria que resultou das primeiras
comunidades, na comparacdo com a identidade judaica, do ponto de vista social tratava-
se de grupos novos e abertos a traducéo, selecéo e revisdo de elementos instituidos da
tradigdo judaica, bem como a incorporacdo de elementos do mundo grego. Ou seja: 0s
discipulos de Jesus néo se consideravam criadores de uma instituicéo religiosa, mas sim
leitores da tradicdo judaica a partir da experiéncia do Ressuscitado, como um novo povo
de Deus, e se entendiam como continuadores da antiga tradigéo.?

Essa primeira fase do cristianismo foi sendo sucedida por uma gradativa
organizacdo. O carisma foi estruturando o que era vivido de forma prética e espontanea.
Em outras palavras, foi se institucionalizando e tradicionalizando a novidade cristd
antes vivenciada na espontaneidade e na forca do dom da salvacdo. A partir do Edito
de Mildo, de 313, aparece uma nova figura eclesial refeita com as estruturas
organizativas do Império: com a geopolitica, com o direito, com as hierarquias e com
0 proprio imperador.®

Nesse periodo, a lgreja cresceu numericamente. A medida, porém, que se
estabilizava, cresciam as conversdes de conveniéncia, e de uma maneira geral
enfraquecia-se o compromisso de fé intencional, sobretudo com o Edito de Tessal6nica
(380), que finalmente reconheceu o cristianismo como a religido oficial do Império
Romano. Nesse cenério, emergiu a figura de Agostinho (354-430), bastante preocupado
com a unidade da Igreja. O raciocinio era bastante 16gico: a Igreja se fazia conhecer por
seus quatro atributos, una, santa, catélica e apostdlica. A catolicidade aqui significa
universalidade; a Igreja representava o Reino de Deus, e Deus pretendia que ela fosse
uma sociedade universal, o instrumento divino de reivindicacdo da elei¢cdo de Deus em
cada nagdo. O fundamento, portanto, estava dado: a Igreja era agora coextensiva do
império, até se cindir no Ocidente, e a toda a sociedade e ao mundo.*

Esse aspecto institucional, porém, ndo compreendia ainda o centro da visdo
agostiniana, cuja eclesiologia se relacionava diretamente com a antropologia: a grande
maioria dos membros da Igreja era concebida como pecadora; s6 alguns poucos eram

2 PASSOS, J. D., Obstaculos & Sinodalidade, p. 56.
3 PASSOS, J. D., Obstaculos & Sinodalidade, p. 57.
4 HAIGHT, R., A comunidade cristd na historia, p. 280-281.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

3



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

santos e abencoados. Agostinho postulou conjuntos de membros, dentre os quais 0
primeiro era a igreja escatologica e, nesse mundo, o circulo era pequeno. O segundo
reside em um deslocamento do atributo da santidade em geral de seus membros para a
prépria instituicdo, o que implicou em uma certa objetificacdo da Igreja. A influéncia do
platonismo foi grande: a Igreja se tornou santa porque participava da santidade de Cristo.
Portanto, Cristo era a cabega da Igreja e vivia nela como seu fundamento de santidade.

Logo, nos termos da eclesiologia ocidental agostiniana, a misso e a funcdo da
Igreja poderiam ser interpretadas como terapéuticas: o que se fazia no &mbito social, com
Seus servicos sociais, a Igreja deveria realizar na esfera religiosa ou espiritual, com os
sacramentos. Entende-se, pois, em que sentido a Igreja é tida como “sacramento de
salvac@o”: o fundamento ¢ a antropologia negativa dominada pelo pecado proposta por
Agostinho em reacdo a Pelagio (350-423). Como sacramento, a Igreja medeia a graca de
Deus as pessoas que compdem as congregagdes nas vilas e cidades. Logo, o plano de
Deus para a criagdo atribui & Igreja a missdo de ser o veiculo histérico para a restauragéo
da Igreja escatologica ou celestial. Em certo sentido, é como se a Igreja tivesse se
“hipostasiado”: da mesma forma como Paulo viu Jesus como o Cristo c6smico, assim
também Agostinho viu a Igreja em termos escatoldgicos cosmicos.® A partir de agora, a
salvacdo tornou-se dependente da pertenca eclesial: a mesma Igreja, antes perseguida,
agora passara a perseguir quem pensa diferente. Levada as Gltimas consequéncias, nessa
perspectiva, falta a salvacdo onde a Igreja ndo atua como mediadora.

Essa concepgdo trouxe consequéncias claras & préxis eclesial em diversos
ambitos. Ao final do século 1V, a liturgia eucaristica era celebrada em toda parte em
bases diarias, embora mais solenemente aos domingos e dias festivos. Em cada cidade,
a lgreja, dirigida por seu bispo, reunia-se aos domingos na basilica. A ordem
hierdrquica dos membros era refletida na aproximagéo a comunhao: bispos e clérigos
primeiro; depois, 0s castos de ambos 0s sexos; e, por Ultimo, os leigos casados. Em uma
area especialmente reservada nos fundos da basilica, mais distante, ficavam os
penitentes, aqueles cujos pecados os excluiam da participacdo ativa.®

E importante destacar que desde os primérdios da Igreja era bastante clara a
concepegdo de que ninguém deveria se aproximar da Ceia do Senhor de “modo indigno”.
Na Didaqué j& consta: “Ninguém coma nem beba da vossa Eucaristia, se ndo estiver
batizado em nome do Senhor. Pois a respeito dela disse 0 Senhor: N&o deis as coisas
santas aos cdes!”.” Mais adiante, porém, é preciso esclarecer que o mesmo texto
colocara, como tinica condicdo para receber a comunhao, estar bem com o irméo: “Todo
aquele que vive em discérdia com o outro nédo se junte a vos antes de se ter reconciliado,
a fim de que vosso sacrificio nio seja profanado” .®

Ja na segunda metade do século IV, comegou a acontecer uma importante
mudanca na pratica eucaristica, correspondente a emergéncia de uma atitude de grande
admiracdo e temor para com o0s elementos eucaristicos, somada a um declinio na
frequéncia da recep¢do da comunhdo. O proprio estilo das celebragdes mudou:

® HAIGHT, R., A comunidade crista na histdria, p. 284.
8 HAIGHT, R., A comunidade cristd na histdria, p. 285.
" DIDAQUE, 9, 5.

8 DIDAQUE, 14, 2.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

4



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

tornaram-se mais formais e elaboradas; utilizavam-se acfes mais cerimoniais,
paramentos, procissdes e musica para causar impressdo na comunidade e, por palavras
e atos, destacavam a majestade e a transcendéncia de Deus e a divindade de Cristo
presente no mistério eucaristico.

Na prética, 0s ministros também comecaram a por grande énfase na necessidade
de uma vida digha como condicdo para a comunhao. O resultado foi simples: em vez
de corrigir a propria vida, muitos preferiram desistir da recepcdo da comunhéo, de modo
que comegou a existir uma ruptura entre a agao eucaristica e a recepcdo da comunhéo.
Portanto, ndo se vai mais a celebracéo da Eucaristia para comungar, mas para cumprir
o preceito de “guardar domingos e festas religiosas”. A Eucaristia passou a ser ato do
clero; ao povo, restaram as devocbes, o que contribuiu sobremaneira para a
compreensdo de que, de um lado, ou mais propriamente acima, esta o clero, abaixo do
qual esta o povo, “mero mortal”. A separagcdo se acentuou de tal modo que, de
psicoldgica, tornou-se real, cujo sinal era o balalstre, que limitava até onde o povo
“poderia chegar” nas igrejas. Na préatica, ao clero competia o altar da Eucaristia; ao
povo, o dos santos. De uma pequena igreja com reunides eucaristicas mais intimas,
essas assembleias se transformaram em algo mais préximo do teatro, em que o
espectador é menos ativamente engajado.®

Além do mais, houve mudancas na prépria pratica penitencial: o batizado que
cometesse um pecado grave (especialmente idolatria, homicidio e adultério) precisava
percorrer um caminho arduo para conseguir sua reconciliacdo com a Igreja e, através
desta, com Deus. Criou-se uma espécie de caminho que incluia etapas distintas: um rito
inicial para que o pecador reconhecesse sua culpa, fosse excomungado provisoriamente
da comunidade e inserido na chamada ordo poenitentium. A partir de entdo, sé se
participava da liturgia da palavra ou, se assistia a eucaristica, ndo poderia levar as
oferendas ao altar e, tampouco, participar da comunh&o. Os penitentes recebiam uma
béncdo do bispo e depois eram mandados embora da assembleia. O processo penitencial
acabava apenas nas vésperas da Pascoa, com a reconciliacdo dos penitentes através de
uma exortacao do bispo e da imposicdo das maos sobre cada um deles. Esse era o ato
que dava o perdao divino e, portanto, significava a reconciliagdo com a Igreja e o
retorno a comunhao eucaristica.

O fato de pertencer a essa ordo poenitentium marcava o fiel a vida toda, a ponto
de, nesse caso, ndo poder desempenhar cargo publico algum nem ingressar na ordem
clerical e, se casado, ter que renunciar por toda a vida ao laco matrimonial.
Praticamente, a pessoa se via obrigada a levar uma vida de monge. Os pecados
considerados muito graves traziam consigo a exclusdo perpétua da comunidade. O
rigorismo levou a outras praticas, tais como o retardamento da peniténcia até a velhice
ou a proximidade da morte.* O afastamento ja ndo era mais da comunhao eucaristica,
mas também do sacramento da reconciliacéo.

Para ajudar no distanciamento, ja no século VI o latim era considerado uma
lingua culta e, portanto, de posse apenas de uma reduzida classe social, que quase se

® HAIGHT, R., A comunidade crista na histdria, p. 286-287.
10 BOROBIO, D., A Celebragdo na Igreja I, p. 75.
1 BOROBIO, D., A Celebraggo na Igreja I, p. 75.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

5



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

identificava com o clero. Essa “superioridade” da lingua fez com que nio houvesse
traducdes nem da Escritura e nem da liturgia para a lingua do povo. Entrou em vigor,
portanto, a ideia de que o documento que se deveria usar na acao litirgica deveria ser
restrito ao sacerdote. Logo, “o latim ¢ a lingua sagrada que envolve o mistério liturgico,
tornando-a cada vez mais distante do povo”.*?

Soma-se a isso o fato de que, aos poucos, os proprios vocabulos vado sendo
substituidos por outros: irmao, com toda a sua forga, é substituido por filhos, porque o
ministro ordenado exerce uma paternidade. O filho, por sua vez, ndo nasce antes do
pai; 0 pai vem antes e primeiro; logo, é mais importante, tem autoridade e, a ele, deve-
se obediéncia. Liga-se a isso a mudanca de sentido na relacdo Cristo-lgreja, Eucaristia-
Igreja: na Patristica, ao menos na era apostélica, a Igreja é o corpus verum (o verdadeiro
corpo) de Cristo; a Eucaristia, 0 corpus mysticum (0 corpo em mistério, em
sacramento). Com a chegada da ldade Média, as expressdes se invertem gragas as
muitas disputas sobre a presenca real na Eucaristia, que repercutem sobre o ministério
ordenado: continua existindo uma relagdo profunda entre 0 ministério e o corpus verum,
que agora n&o é mais a comunidade eclesial, mas a Eucaristia.'® Essa mudanca também
coopera para o crescimento do clero, uma vez que é o ministro ordenado aquele que
“traz” Jesus as hdstias consagradas.'

O problema é que para grande parte das pessoas a Igreja passa a ser uma
prestadora de servigos: ndo importa o formar comunidade, raz&o de ser do cristianismo;
importa “cumprir o ritual”; ndo ha envolvimento; ndo ha comensalidade. Em outras
palavras, torna-se mais urgente ir & missa para assisti-la do que ir a celebracdo para
participar da Ceia, como queria Jesus. O acento é eclesiastico-candnico (ndo
eclesiolégico, porque é puramente disciplinar), e ndo biblico-cristolégico. A teologia
agostiniana, de uma Igreja que medeia a salvagéo, torna-se mais viva do que nunca.’®

2. O jansenismo do século XVII

A origem do nome jansenismo vem de Cornélio Jansen (1585-1638), professor
e padre catélico que escrevera o livro Augustinus (sobre Santo Agostinho e a doutrina
da Graca). Em si, 0 movimento jansenista surgiu apés sua morte e foi fundado por um
grupo de amigos que procurava viver uma vida religiosa com mais seriedade e rigor
moral, em termos préticos, e seguia as ideias teoldgicas defendidas no livro de Jansen,
em termos tedricos.

Cornélio Jansen nascera nos Paises Baixos (Holanda) e estudou na Universidade
de Lovaine. Nessa universidade, conheceu Jean Duvergier De Hauranne (1581-1643) —
mais conhecido como abade de Saint Cyran —, a quem se ligou com intima e duradoura
amizade. Por alguns anos, os dois ficaram juntos numa casa de Duvergier. Este periodo

12 BOROBIO, D., A Celebragdo na Igreja I, p. 90.

¥ TABORDA, F., A Igreja e seus Ministros, p. 115.

14 Qutro desdobramento pratico dessa dimensao sera a mudanga da perspectiva: de refeigdo a Eucaristia passa a
ser adoracéo, dada a indignidade do ser humano de se aproximar. Sobre a temética, sugerimos: DIAS, T. C. da
S., Do ‘tomar e comer’ ao ‘ver’, p. 101-119.

5 DIAS, T. C. da S., Sinodalidade e Eucaristia, p. 137.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

6



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

foi de intenso estudo, que depois deram ensejo a Jansen de se gabar de ter lido dez vezes
as obras de Agostinho e trinta vezes 0s escritos sobre a graca e sobre o pelagianismo.
Os dois amigos receberam a influéncia das ideias de Miguel Baio (1513-1689) de que
s6 a graca salva.®

Em 1617, Jansen voltou a Louvain e conquistou uma catedra de Escritura e, em
1636, foi promovido a bispo de Ypres, onde morreu dois anos depois. Ainda como bispo,
escreveu sua obra fundamental: Augustinus. O texto foi publicado pelo seu grande amigo
Saint Cyran depois da sua morte, em 1640. Se considera que o fundador, de fato, do
jansenismo foi Saint Cyran, porque foi ele quem publicou em 1640 o livro Augustinus e
foi ele quem colocou em pratica os principios do jansenismo no Mosteiro Port-Royal-des-
Champs.'” Nesse mosteiro era abadessa Angélica Arnauld, irma de Antoine Arnauld
(1612-1694). Se Saint Cyran foi o fundador do Jansenismo, Antoine Arnauld foi o grande
responsavel de 0 movimento ter continuado em vigor por mais de 50 anos.

A histéria da irma de Arnauld é também interessante. Ela foi posta, aos sete anos,
no mosteiro de Port-Royal-des-Champs, num solitario vale, com o direito de suceder a
abadessa de entdo, ja idosa e proxima de seu fim de mandato. Aos onze anos, assumiu a
missdo. Quatro anos depois, uma doenga grave a obrigou a voltar a sua familia, mas o pai
Ihe imp6s logo voltar ao mosteiro por ndo querer assumir novamente a obrigacéo de ter
de arranjar outro jeito de encaminhar na vida sua filha. A vida de madre Angélica ndo era
evidentemente nem melhor e nem pior que a de muitas outras mulheres, forcada como
fora a seguir a vida religiosa sem nenhuma sombra de vocacéo; um dia, porém, uma
exortagdo de um capuchinho a transformou radicalmente e ela ndo somente abragou com
fervor aquela vida, antes suportada de ma vontade, como quis reformar profundamente o
mosteiro e lhe impor a observancia integral da regra cisterciense: vida comum,
abstinéncia, clausura, oracBes noturnas... Com seu coracdo realmente grande, com seu
espirito de abnegacdo e constancia, poderia ter chegado bem alto, mas Ihe faltou uma
sincera humildade, um auténtico equilibrio e uma prudéncia sadia. Morto sdo Francisco
de Sales (1567-1622), que procurara refrear suas intemperangas e tinha tido ocasido de
sentir sua soberba,® ela seguiu a orientagdo espiritual de Sant-Cyran, que, longe de conté-
la, a incentivou para um rigor inumano e para a defesa tenaz de suas teses pseudomisticas.
Port-Royal-des-Champs tornou-se assim o verdadeiro centro espiritual do jansenismo: as

16 Baio, professor da Universidade de Louvain, defendera ideias muito préximas as de Lutero e Calvino sobre
a Graga: sO a Graga salva. Baio negava o carater sobrenatural da condi¢éo original no paraiso terrestre,
deduzindo dai a corrupgdo total do homem depois do pecado original, a perda do livre-arbitrio e a
impossibilidade de resistir a graca. O problema deste modo de ver as coisas é que, para Baio, havia uma
espécie de “determinagdo interna” no ser humano, que o levava a agir em uma diregdo especifica (beirando
a predestinagdo). Baio foi condenado em 1567, por Pio V (1566-1572), e novamente em 1580, por Gregdrio
X111 (1572-1585); depois de muita insisténcia, ele se rendeu. As ideias, porém, permaneceram em vigéncia e
por uma questdo muito simples: Pio V havia condenado, incialmente, as ideias de Baio, ou as havia
condenado por causa do contexto em que ele elas estavam? Segundo consta, uma virgula no documento
despertou esta ambiguidade, o que fez com seus ideais permanecessem vivos.

7 0 Mosteiro Port Royal des Champs era um mosteiro feminino de monjas cistercienses e que tinha como
abadessa Angélica Arnauld. Uma das monjas que viviam I& naquele periodo foi Jacqueline Pascal, irma de
Blaise Pascal.

18 Angélica tinha suportado de mau humor que o santo a chamasse de ‘minha filha’, em vez de ‘reverenda
madre’, sendo que, ao conhecer Francisco de Sales, ela quis que ele fosse seu ‘diretor espiritual’.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

7



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

freiras eram tidas puras como anjos, soberbas como demonios, e pouco a pouco acabaram
se habituando a receber raramente a comunhdo, e madre Angélica, em 1636-1637,
preferiu ficar sem receber os sacramentos, mesmo durante a Pascoa. O sacramento do
amor, a Eucaristia, havia se tornado o sacramento do temor, dada sua
incompreensibilidade, incomensurabilidade.*®

O movimento jansenista, enfim, estava baseado em trés principios: o dogmatico,
o moral e o disciplinar. Cada um deles baseava-se em um dos nomes que participaram
da “fundacdo” do movimento: Jansen, com a doutrina sobre a graca; Arnauld, com sua
moral sacramental; e Saint-Cyran, na préatica disciplinar.

e O principio dogmatico se baseava no livro “Augustinus” e na sua doutrina
sobre a graca. Para Jansen, a vontade humana segue necessariamente (por
forca de uma determinacéo intrinseca, que Jansen chama impropriamente de
liberdade) o impulso que lhe é dado, ou seja, a graca; na falta desta, a
concupiscéncia. Isso porque a graca ndo era sempre concedida aos seres
humanos e, nesse caso, abandonados as suas forgas, estes seguiam
necessariamente a concupiscéncia e pecavam. O problema é que Jansen
exacerbou a eficicia da graca até destruir praticamente toda liberdade — note-
Se gue permaneceu 0 nome, mas a esséncia se desvaneceu. A Igreja, em
contrapartida, faz distincéo entre graca eficaz, nem sempre concedida, e graca
eficiente, sempre concedida — a qual Jansen negava. Cristo, portanto, ndo
morreu por todos, mas pelos eleitos, e s a eles era dada a graca. Nasceria,
assim, a tendéncia em representar o crucifixo ndo com os bragos abertos, mas
sim estendidos para o alto e unidos, pois Jesus ofereceu seu sangue somente
para um restrito grupo de eleitos. No jansenismo, portanto, ficava clara a
inclinacéo de transformar a Igreja de uma sociedade, em que havia lugar para
todos, em uma seita ou conventiculo de poucos eleitos.?

e O principio moral se caracterizava pelo rigorismo. Entre o aspecto dogmaético
e 0 moral ha uma conex&o mais psicoldgica e histérica do que Idgica: diante
de um Deus que escolhe a seu bel-prazer um pequeno nimero de eleitos e
somente por eles morre, a atitude mais esponténea é o temor, ndo o amor. O
rigorismo se mostrava de diversas maneiras: a visao negativa dos infiéis e dos
pecadores, que constituem sempre um pecado, porque € fruto de uma natureza
intrinsicamente corrupta e ndo ordenada a Deus com um amor a0 menos
inicial; o adiamento da absolvigdo dos penitentes de cuja perseveranga ndo se
tem suficiente esperanca e, em todo caso, aos que ndo tiverem cumprido a
peniténcia imposta; a recusa da absolvigdo aos que se previa que haveriam de
recair no pecado; a afirmacdo de que a ignoréncia ndo isenta do pecado; e, por
Gltimo, o acimulo de condicdes quase impossiveis de conseguir exigidas para
a comunhdo. Para o jansenismo, nenhuma pessoa era digna de receber os
sacramentos, porque toda a pessoa era pecadora. Por isso, 0s sacramentos eram

¥ MARTINA, G., Historia da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 204-205.
2 MARTINA, G., Histdria da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 205-206.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

8



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

vistos como “prémio para os santos”. Como ninguém era santo, restringia-se
a participacdo. No Mosteiro Port-Royal-des-Champs, as monjas recebiam a
Eucaristia uma vez ao ano. O principio moral baseava-se na obra de Antoine
Arnauld, De la frequente Communion (1643), no qual se afirmava que a
Eucaristia ndo € um remédio instituido para quem é fraco e procura se
purificar, mas um prémio para os santos; a excessiva frequéncia & comunhéo
é causa de graves danos, pelos quais 0s jesuitas, com sua pastoral laxista, eram
responsaveis. Essa pratica foi se espalhando, a ponto de as pessoas irem
deixando de participar da comunh&o, porque néo se sentiam santas. O livro de
Arnauld teve grande influéncia: o jesuita Nouet (1605-1680), que o tinha
atacado, teve de ler de joelhos, diante dos bispos franceses reunidos em
assembleia, uma retracdo de suas pregacdes contrarias a Arnauld.

e O principio disciplinar se caracterizava pelo reformismo. O personagem
inspirador desse principio foi Saint-Cyran, o grande amigo de Cornélio Jansen.
Para Saint-Cyran se deveria eliminar as novidades introduzidas na Igreja a
partir do seculo Il até o XV, uma vez que, se a Igreja € de criagdo divina, logo,
escapa a qualquer evolugdo.?! Por isso, ele propds uma “reforma” para retornar
ao modelo de Igreja apostdlica do século I, que também valeu para a dimenséo
eucaristica. Apds expor o costume da Igreja antiga de ndo dar a comunhao aos
pecadores sendo depois do cumprimento de uma longa e severa peniténcia,
defende a peniténcia de retornar a esse uso, dado que a Igreja errara na préatica
pastoral dos ultimos séculos.

Os pormenores do desenrolar do movimento ndo vém ao caso. O importante é
compreender que, depois da morte de Antoine Arnauld, a nova lideranca do jansenismo
foi Pasquier Quesnel (1634-1719). Quesnel era um sacerdote oratoriano e publicou o
livro Reflexions Morales, em 1671, que estava impregnado de ideias jansenistas. O
texto foi condenado por duas vezes nos pontificados dos papas Clemente X (1670-
1676), em 1675, e de Clemente XI (1700-1721), em 1708, com ainda mais solenidade.
O arcebispo de Paris, que autorizara a primeira publicacdo do livro, ndo aceitou tais
condenacdes e foi feita uma nova e aprofundada anélise do livro de Quesnel. O
resultado dessa profunda andlise foi a Bula Unigenitus, publicada pelo Papa Clemente
X1 em 1713. Esse foi o documento em que a Igreja condenou definitivamente o
jansenismo. Nesse documento foram condenadas mais de cem proposicées do livro de
Pasquier Quesnel e, pela primeira vez, condenavam-se os trés principios do jansenismo:
dogmatico, moral e disciplinar.??

A condenagdo, porém, ndo significou o fim imediato do movimento, visto que
algumas caracteristicas subsistiram, sobretudo o rigorismo sacramental (principio moral),
que permanecerd com forca na Igreja até o inicio do século XX. Foi o Papa Pio X (1903-
1914) quem modificou a ideia de que a Eucaristia era um prémio para 0s santos. No inicio
do século XX, querendo rebater a frase de Antoine Arnauld, com o decreto Sacra

2 MARTINA, G., Histdria da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 208.
2 MARTINA, G., Histdria da Igreja de Lutero a nossos dias, p. 214.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

9



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

tridentinas sinodus, de 22 de dezembro de 1905, Pio X afirmou que a Eucaristia ndo era
um prémio para os santos, mas um remédio para a fragilidade humana.?

3. Ainda é possivel falar de jansenismo hoje?

Naturalmente que, na atualidade, 0 movimento jansenista em si ndo existe,
formalmente falando. As ideias, porém, sobretudo no que diz respeito ao principio moral,
permanecem. Em tempos de crise e de uma pastoral puramente secularista, cuja referéncia
€ 0 corpo, a nogédo de pecado esta vinculada, quase que de modo Unico e exclusivo, ao
sexto mandamento: ndo pecar contra a castidade. Chega-se, inclusive, a interpretar
literalmente a palavra de Jesus: “Qualquer um que olhar para uma mulher ¢ desejar
possui-la, em seu coragéo ja cometeu adultério com ela” (Mt 5,28-30). Esse movimento,
por sua vez, leva a praticas semelhantes as do jansenismo em diversos aspectos:

e no que diz respeito ao sacramento da Eucaristia, ha igualmente um afastamento
dos fiéis, que se sentem indignos de se aproximar da presenca real de Jesus;

e no caso do sacramento da reconciliacdo, ndo se gera um afastamento, mas uma
insisténcia até anormal: os fi€is, sobretudo os jovens — que, pela prdpria idade,
sentem com mais incidéncia as questdes relacionadas ao sexto mandamento —
, chegam a se confessar uma vez por semana, levando as ultimas
consequéncias o que consideram “pecados graves”. Uma vez alertados, porém,
de que a moral ndo é apenas isso, assim como o0 pecado, costumam procurar
outra igreja ou presbitero, porque tanto quanto a época dos jansenistas, parece
que aqueles que ndo compreendem o pecado apenas como relacionados a
sexualidade séo laxistas;

e no que tange a vida em comunidade, para alguns deveria existir, a porta das
igrejas, uma espécie de pré-selecdo: aqueles que, na visdo de muitos, sdo tidos
como ““irregulares”, sdo alvo do olhar malicioso de alguns [=os eleitos] que,
por estarem com a vida canonicamente em ordem e “de acordo com as
Sagradas Escrituras”, sentem-se mais dignos e melhores que outros. Nao se
respeita o processo de conversdo e se perde, sem divida, a referéncia
fundamental do Evangelho, proclamada da boca do proprio Jesus: “Os sdos
ndo necessitam de médico, mas sim, 0s que estdo doentes; eu nao vim chamar
0s justos, mas, sim os pecadores ao arrependimento” (Mc 2,17). Para os que
“ja sdo santos”, os que sdo tidos como “irregulares” devem, se quiserem ser
bem-vindos: no caso dos que vivem em segunda unido, buscar a nulidade
matrimonial para celebrar o matriménio validamente; os tantos irméos e irmas
LGBTQIAPN+ precisam, igualmente, converter-se e buscar uma “cura”,
porque essa “escolha de vida” que fizeram ndo condiz com o Evangelho; e

ZDIAS, T. C. da S., Sinodalidade e Eucaristia, p. 139.

PqgTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 10



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

assim por diante. Note-se que, nesses dois grupos, 0 pecado novamente esta
atrelado ao sexto mandamento.

O deploravel é que, extrapolando o puro dado da praxis eclesial em si mesma,
essa maneira de ser Igreja contradiz abertamente a perspectiva do Concilio Vaticano Il
e, mais concretamente, a propria maneira de ser e agir “inaugurada” pelo Papa
Francisco. No contexto da Jornada Mundial da Juventude, de 2023, em Lisboa, o entdo
bispo de Roma disse:

E é por isso que nos, sua Igreja, somos a comunidade dos que sdo chamados; ndo somos
a comunidade dos melhores, ndo! Somos todos pecadores, mas somos chamados assim
como somos [...], com os problemas que temos, com as limitagdes que temos, com a
nossa alegria transbordante, com a nossa vontade de sermos melhores, com a nossa
vontade de vencer. [...] Pensai nisto: Jesus chama-me como eu sou, ndo como eu gostaria
de ser. Somos comunidade de irmdos e irmés de Jesus, filhos e filhas do mesmo Pai.
Amigos, quero ser claro convosco, que sois alérgicos a falsidade e as palavras vazias: na
Igreja hé espago para todos. Para todos. Na Igreja, ninguém é de sobra. Nenhum esté a
mais. Ha espaco para todos. Assim como somos. Todos. [...] Todos, todos, todos! Na
Igreja, ha lugar para todos. “Padre, mas para mim que sou um desgracado, que sou uma
desgragada, também ha lugar?” Hé espago para todos! Todos juntos... Pe¢o a cada um
que, na propria lingua, repita comigo: “Todos, todos, todos”. Ndo se ouve; outra vez!
“Todos, todos, todos”. E esta ¢é a Igreja, a Mae de todos. Ha lugar para todos. O Senhor
n&o aponta o dedo, mas abre os bracos. E curioso!?*

Como um bom “filho” do Vaticano II — alias, o primeiro Papa, depois do evento,
a ndo ter participado diretamente dele —, Francisco pensava uma Igreja que deveria se
colocar como uma mae amorosa, disponivel a acolher a todos os que se aproximam
dela. Foi assim que, no Vaticano Il, a Igreja se colocou diante da modernidade: néo
para condené-la e tdo somente apontar-lhe os defeitos, mas acima de tudo para
reconhecer seus valores e avancos. Essa perspectiva estava clara na propria palavra-
chave do evento conciliar: 0 aggiornamento.

Soma-se, porém, a esse jansenismo hodierno, todo o movimento tradicionalista
dos dias atuais, para o qual a missdo da Igreja é tdo pura e simplesmente salvar as almas,
uma tarefa que se exerce, sobretudo, a partir da celebracdo dos sacramentos. Ora, se 0s
chamados “irregulares” ndo tém possibilidade alguma de celebra-los, logo estéo fora, a
menos que “se convertam”. No fundo, ¢ uma Igreja pesada, na qual, novamente, apenas
um pequeno grupo de eleitos salvar-se-4. A salvagdo é compreendida como ciéncia
matematica: confissdo regular mais missa dominical levam ao céu. Nesse sentido,
observe-se que:

O jansenismo produziu um grande fervor religioso diante de um Deus que nao é o Deus
de Jesus: ndo é um Deus de todos, mas uma espécie de “propriedade privada” daqueles
que dizem acreditar nele e servi-lo. A humanidade ¢ uma “massa condenada”. Deus é
certamente justo e misericordioso, mas a misericordia é para salvar apenas aqueles que 0

2 FRANCISCO, PP, Ceriménia de Acolhimento.

PqgTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 11



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

servem, 0s outros devem ser condenados. E primeiro um Deus sem coragdo que,
paradoxalmente, deu origem a devogéo ao “coragdo de Jesus” e, em contraposi¢do, as

congregagdes religiosas do “sagrado coragdo”.?

A tendéncia jansenista na Igreja, hoje, ndo existe de forma velada: ela é aberta,
pablica, travestida de um suposto tradicionalismo e dos elementos que o compdem. A
estratégia de afirmacg8o dessa linhagem se deu, acima de tudo, como afirmagédo de uma
tendéncia eclesial afirmada como legitima, em luta contra o que considerava ilegitimo
e perigoso para a Igreja, chamado, ndo raras vezes, de “pecado”. Em geral, fez-se
leituras das decisGes conciliares em perspectiva conservadora, utilizando-se de
referéncias teoldgicas e juridicas anteriores ao Concilio, no campo da moral (de modo
particular na moral familiar), dos ministérios (manutencdo do mesmo modelo de
hierarquia) e da colegialidade (centralizacdo no papa e na clria romana).?

A grande questéo é que, em maior ou menor escala, esses elementos caminham
na contramdo do que se propds o Vaticano Il: no campo da moral, a Constituicdo
Pastoral Gaudium et Spes foi clara em afirmar que é preciso distinguir “o erro” da
“pessoa que erra”, cuja dignidade deve sempre ser preservada;?’ dos ministérios, na
medida em que a Igreja proposta foi a do Povo de Deus, fundamentada no sacramento
do Batismo, deixou-se claro que todos sdo sujeitos, ndo apenas 0s membros do clero e,
como tal, sdo responsaveis por ela e tem uma missdo;?® e, no que diz respeito a
colegialidade, apesar de o Concilio manter as prerrogativas papais, 0 acento a dimenséo
de colégio, expressa especialmente nos proprios concilios, nos sinodos e nas
conferéncias episcopais, no Decreto Christus Dominus, pretende também despertar a
uma descentralizagdo.?®

Assim, o0 jansenismo ndo sé se faz presente na dindmica eclesial hoje como uma
tendéncia, mas também emerge como um opositor direto & recepcdo do Vaticano I,
ainda em curso.

Conclusao

Apesar de ter surgido como movimento no século XVII e, posteriormente,
condenado pela Igreja no século XVIII, o jansenismo é uma realidade viva na dindmica
eclesial, ainda que ndo de forma explicita, embora essa expressdo traga consigo
ambiguidades: ndo é explicita porque ndo se encontra, na Igreja, ninguém que se intitule
como tal; mas, ao mesmo tempo, é explicita porque na pratica a maneira de pensar e
viver a fé se assemelha em muito ao jansenismo, especialmente no que diz respeito a
prética sacramental e ao rigorismo moral.

Em geral, o jansenismo permanece se consolidando gragas as posturas que, na
atualidade, tem se denominado como guardias da tradicdo, que aparecem muito mais
como forcgas para segregar do que para unir. De fato, vivendo esse rigorismo em um ou

% STAZZARI, F., As ultradireitas: catdlicas ou jansenistas?

% PASSOS, J. D., A forga do passado na fraqueza do presente, p. 113.
21 GS 28.

BLG13.

2 CD 4-6.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

12



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

outro aspecto, especialmente na disciplina sacramental, muitos se consideram mais
santos e piedosos e, como tais, merecedores da salvacdo. No fundo, é a mesma logica
do grupo dos “eleitos” do antigo movimento.

O perigo dessa tendéncia reside no fato de que, agindo desse modo, a recepcao
do Vaticano Il fica comprometida. De fato, passados 60 anos do grande evento do
século XX, os desafios nesse sentido ainda sdo diversos, e esse tipo de mentalidade
contribui para uma vivéncia eclesial pré-conciliar, com a volta, inclusive, de itens como
0 véu para as mulheres e, no caso dos presbiteros, os paramentos como barretes, casulas
romanas, manipulo e outros. Todos esses elementos, no fundo, trazem consigo duas
perspectivas: a primeira, de que o ser humano enquanto tal é indigno do mistério e,
portanto, precisa se preparar a0 maximo para contempla-lo; a segunda, de que o clero
se constitui como uma “casta super-poderosa”, quase intocavel, de cujas maos e voz
emergira a salvacdo a todos. No fundo, é também reflexo de um clericalismo. Essa
“onda”, que tem atingido sobretudo os jovens — inclusive no clero! -, precisa mais do
que depressa de uma atencdo concreta da Igreja, em vistas a um posicionamento claro
e firme do Vaticano II.

O que sempre serve de consolo é o fato de perceber que, no fundo, as coisas nem
sempre foram como sdo hoje, o que também sinaliza que no futuro poderdo ser
diferentes. Sé é preciso atitude, formac&o religiosa critica e, por que néo, conhecimento
da prépria historia.

Referéncias bibliograficas

BOROBIO, Dionisio. A celebracdo na Igreja I: Liturgia e Sacramentologia
Fundamental. S&o Paulo: Loyola, 1990.

CONCILIO VATICANO II. Constituicdo Pastoral Gaudium et Spes. Disponivel em:
<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html>. Acesso em: 10 jul. 2024.

CONCILIO VATICANO II. Constituigdo Dogmatica Lumen Gentium. Disponivel
em: <https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19641121 lumen-gentium_po.htmlI>. Acesso em: 10 jul. 2024.

CONCILIO VATICANO Il. Decreto Christus Dominus. Disponivel em:
<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decree_19651028_christus-dominus_po.html>. Acesso em: 10 jul. 2024.

DIAS, Tiago C. da S. Do ‘tomar e comer” a0 ‘ver’: a perda do real sentido eucaristico e seus
desdobramentos pastorais. In: Encontros Teoldgicos, v. 38, n. 1, jan./abr. 2023, p. 101-119.
Disponivel em: <https://facasc.emnuvens.com.br/ret/article/view/1776/1437>. Acesso em:
10 jul. 2024.

DIAS, Tiago C. da S. Sinodalidade e Eucaristia: como a condugéo da Ceia do Senhor
contribuiu para a diminuicdo da vivéncia sinodal. Encontros Teoldgicos, v. 39, n. 1,
jan./fabr. 2024, p. 131-148. Disponivel em:
<https://facasc.emnuvens.com.br/ret/article/view/1862/1504>. Acesso em: 10 jul. 2024.

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025

13



TEOLOGIA ISSN 2595-9409
REVISTA PESQUISAS £ TEOLOGIA et DOI: 10.46859/PUCRio0.Acad.PqTe0.2595-9409.2025v8n16a02

DIDAQUE. Catecismo dos primeiros cristdos. 10. ed. Petrépolis: Vozes, 2012.

FRANCISCO, PP. Cerimbnia de  Acolhimento. Disponivel em:
<https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2023/august/documents/2023
0803-portogallo-cerimonia-accoglienza.html>. Acesso em: 10 jul. 2024.

HAIGHT, Roger. A comunidade crista na historia: Eclesiologia histérica. Sdo Paulo:
Paulinas, 2012.

MARTINA, Giacomo. Histoéria da Igreja de Lutero a nossos dias: Il — A era do
absolutismo. 3. ed. S&o Paulo: Loyola, 2015.

PASSOS, Jodao Décio. A forca do passado na fraqueza do presente: O
tradicionalismo e suas expressdes. Sao Paulo: Paulinas, 2020.

PASSOS, Jodo Décio. Obstaculos a sinodalidade: Entre a preservagdo e a renovagao.
Séo Paulo: Paulinas, 2023.

STAZZARI, Francesco. As ultradireitas: catélicas ou jansenistas? Trad. Luisa Rabolini.
Disponivel em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/632488-as-ultradireitas-catolicas-
ou-jansenistas-artigo-de-francesco-strazzari Acesso em: 10 jul. 2024.

TABORDA, Francisco. A Igreja e seus ministros. Sdo Paulo: Paulus, 2011.

Tiago Cosmo da Silva Dias

Doutor em Teologia pela Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo.

Participa do Grupo de Pesquisa ‘Religido e Politica no Brasil Contemporaneo’
(PUC-SP/CNPQq)

Docente nas Faculdades Dehoniana, em Taubaté, e Paulo VI, em Mogi das Cruzes
Sdo Paulo / SP — Brasil

E-mail: tiago.cosmo@dehoniana.online

Recebido em: 28/10/2024
Aprovado em: 24/11/2025

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-14, jul./dez. 2025 14



