
ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 1 

  

 

A interpretação teológica da história em Santo 

Agostinho: uma leitura da obra A Cidade de Deus 
 

Theological interpretation of Saint Augustine history: 

a reading of the work The City of God 
 

 

Jefferson Antônio da Silva Monsani 
 

 

 

Resumo 

 

Este artigo apresenta a interpretação teológica da história realizada por Santo 

Agostinho, explicando, a partir do texto da obra A Cidade de Deus, a presença divina 

na história humana e fazendo emergir, do interior da própria história secular, uma outra 

que é compreensível a partir da fé. Ora, em que implica a inserção da noção linear e 

cristã de tempo na cultura humana, com suas ideias de Criação, Queda, Redenção e 

Parusia? Por que a ruína de Roma se revestiu de uma importância ímpar para o mundo 

de então, especialmente para o pensamento do bispo de Hipona?  A alegoria mística 

das Cidades de Deus e terrena permeia esta meditação, cuja abrangência atinge desde 

os inícios da humanidade até o fim dos tempos. As relações entre Igreja e Estado e de 

ambos com as Cidades, bem como o anseio humano por uma felicidade perene são 

temas, também, abordados. De fato, o pensamento agostiniano sobre a história insere 

no pensamento humano a ideia do fluir histórico como algo que somente possui sentido 

quando percebido como história da Salvação, marcada pela providência de Deus e pelo 

drama dos amores que configuram, também, o seu horizonte. 

 

Palavras-chave: Santo Agostinho. História. Salvação. Cidade de Deus. Cidade terrena. 

 

Abstract 

 

This article presents the theological interpretation of the history carried out by Saint 

Augustine, explaining, by starting with the text City of God, the divine presence in the 

human history and making it emerge from within its own secular history another one 

that is comprehensible from faith. Now, what involves the insertion of the linear and 

Christian of that time in the human culture, with ideas of Creation, Fall, Redemption 

and Parusia? Why the ruin of Rome assumed a unique importance for that time in the 

world, especially for the thought of the Bishop of Hipona? The mystical allegory of 

City of God and terrestrial permeates this meditation, whose range reaches from the 

beginning of humanity to the end of days. The relation between Church and State and 

of both with the Cities as well as the eagerness for perennial happiness are also, topics 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 2 

  

 

dealt with. In fact the Augustinian thought about history inserts in human thought the 

idea of the historical flow like something that only have sense when perceived like the 

history of Salvation, demarcated by the the Divine Providence and the  drama of love 

that configures, also, its horizon. 

 

Keywords: Saint Augustin. History. Salvation. City of God. Earthly City. 

 

 

Introdução 

 

“A cada passo, o historiador do pensamento medieval reencontra Santo 

Agostinho, igualmente como a Aristóteles; toda doutrina medieval invoca-lhes a 

autoridade para se estabelecer ou para se confirmar”.1 De fato, a tradição filosófica e 

teológica pós-agostiniana não permite que tais palavras de Étienne Gilson designem um 

exagero retórico ou um desvio histórico. O bispo de Hipona, indubitavelmente, legou 

ao mundo um dos sistemas mais impressionantes e profundos do pensamento ocidental, 

fecundado pela profundidade da investigação helênica, alicerçado na autoridade das 

Escrituras, permeado pela inquietude do desejo de encontrar a Verdade.  

Fiel ao programa que, após converter-se, impôs a si mesmo – Deum et animam 

scire cupio2 – engendrou um poderoso sistema filosófico-teológico, alicerçado na ação 

do reclinar-se sobre si, descobrindo, na própria interioridade, a morada de Deus e da 

Verdade que tanto almejou. Tal realidade, com efeito, ilumina toda a meditação 

agostiniana. 

Este artigo pretende analisar como a realidade da interpretação da história se 

apresenta na reflexão do Hiponense, uma meditação de natureza teológica, uma vez que 

fora cunhada à luz da Revelação, não, somente, da razão. É, pois, uma análise chamada 

meta-histórica, posto que, ultrapassando o nível puramente empírico, almeja encontrar, 

a partir da fé, uma explicação última da realidade histórica.  

Tal reflexão é realizada a partir do conceito de hermenêutica. Conforme explica 

o próprio bispo de Hipona, o termo grego hermeneia significa interpretação:3 na 

verdade, os fatos, em si, não resguardam nenhum significado concreto e determinado, 

dependendo de um sujeito que os interprete por meio de critérios pessoais e, também, 

mediante os critérios estáveis e gerais da própria hermenêutica, o que não permite 

transformar a história em um mero subjetivismo. O que Santo Agostinho realiza é, de 

fato, um exame de interpretação, mediante o qual imprime no fluir dos acontecimentos 

um caráter teológico. É, pois, assentada em Deus e no homem criado à sua imagem que 

se eleva o edifício da perspectiva agostiniana da história, chamada por Löwith de 

“interpretação histórico-dogmática do Cristianismo”.4 

De fato, a reflexão agostiniana sobre a história expressa a ideia do fluir histórico 

como algo que somente haure sentido quando percebido como história da salvação, 

                                                      
1 GILSON, E., Introdução ao estudo de Santo Agostinho, p. 11. 
2 AGOSTINHO., Solilóquios 1, 2. 
3 AGOSTINHO. A Cidade de Deus 7, 14. 
4 LÖWITH, K., O sentido da História, p. 167. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 3 

  

 

marcada pelo desígnio de Deus e pelo drama dos amores que, em combate no interior 

do homem, podem configurar, também, o seu horizonte. 

 

1. Noções cíclica e linear do tempo 

 

Para que se compreenda a novidade profunda em relação à interpretação da 

história trazida à luz pelo cristianismo, é preciso confrontar as noções cíclica e linear 

do tempo. Fora da Revelação judaico-cristã, o curso do tempo era interpretado de modo 

circular, de maneira que as idades históricas sucediam-se, uma após a outra, à guisa de 

um círculo. Pode-se, pois, fundamentar tal concepção na ausência da noção de Criação 

e de tudo o que dela advém: se o mundo não fora criado, não teve princípio, então 

sempre existiu, de modo que tempo e mundo, aqui, são eternos. O tempo, em seu eterno 

retorno, não admite progresso e tampouco desenvolvimento, engendrando uma visão 

pessimista da vida e negando ao homem a possibilidade de mudar o curso da história.  

Pode-se dizer que a concepção de tempo na tradição judaica diferencia-se das 

categorias ocidentais modernas por seu caráter predominantemente qualitativo e concreto, 

em que o tempo não é mera abstração cronológica, mas uma realidade indissociável do 

acontecimento que o preenche, caracterizando-se por uma “unidade tempo-evento” e por 

uma “imprecisa determinação temporal”5, pelo fato de que não existem termos especiais 

para as dimensões passado, presente e futuro e os verbos hebraicos expressarem, 

especialmente, a qualidade da ação e não, somente, a dimensão temporal.  

Essa visão de tempo, embora contemple ritmos cíclicos ligados ao culto e às 

festas (Ex 13,3-10; Sl 118,24), projeta-se de forma linear através das manifestações 

salvíficas de Deus, de modo que a própria história em Israel é compreendida como o 

lugar da relação dinâmica entre o agir divino e a resposta humana, estruturada sob a 

polaridade promessa-cumprimento e permanentemente aberta a um futuro que se dirige 

para uma meta. De fato, “a orientação para o futuro, por conseguinte, pertence à 

estrutura fundamental da fé israelita”. 6 

À luz do que fora exposto, pode-se afirmar que, por um lado, “se o tempo do 

mundo é cíclico, não há progresso real e autêntico futuro, senão somente repetição dele 

mesmo e retorno do passado”.7 Por outro lado, à luz da Revelação judaico-cristã, pode-

se dizer que  “a doutrina pagã de ciclos fúteis paralisa a esperança e o próprio amor”.8 

Para o bispo de Hipona, a felicidade e a salvação do ser humano tornam-se impossíveis 

em uma realidade atrelada a um ciclo de eterno retorno: 

 
Alguns filósofos deste mundo [...] pensaram em admitir circuitos de tempos, em que na 

natureza se renovariam e repetiriam sempre as mesmas coisas e, assim, conforme 

afirmam, se formaria a textura íntima das evoluções dos séculos que vêm e passam. [...] 

                                                      
5 LIMA, M., Escatologia profética, p. 56. 
6 LIMA, M., Escatologia profética, p. 58. Nesse contexto, é importante a noção de escatologia, interpretada 
não como uma fuga da história ou o fim absoluto do tempo e do cosmos, mas como a sua plenificação e 

radicalização. O futuro escatológico representa a manifestação definitiva e plena de Deus, podendo significar 

bênção ou juízo radical dependendo da fidelidade do povo à aliança. 
7 PEGUEROLES, J., El pensamiento filosófico de San Augustín, p. 103. 
8 LÖWITH, K., O sentido da História, p. 164.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 4 

  

 

Como há de ser verdadeira felicidade aquela em cuja eternidade não confiamos, quando 

a alma é demasiado ignorante no seio da verdade ou demasiado infeliz no seio da 

felicidade, para ignorar ou recear sua futura miséria? [...] Por que não seguir o caminho 

reto da sã doutrina, que nos desvia de não sei que falsos circuitos, inventados por falsos 

e enganadores sábios?9   

 

Tem-se, contudo, na perspectiva judaico-cristã, a ideia de que a história não é 

círculo e repetição, mas um caminho reto, linear, conforme afirmam as Escrituras, que 

manifestam, do início ao fim, tal concepção do tempo: “No princípio, Deus criou o céu 

e a terra”.10 Apoiando-se no dado bíblico, Santo Agostinho assevera que tal noção 

opera uma revolução profunda na percepção da história e da própria temporalidade: o 

mundo e o tempo não são eternos, posto que há um Deus que é Criador do mundo e 

Senhor da história. A concepção linear toma a criação como início da história, a qual 

transcorrerá até o regresso glorioso de Cristo, cuja vinda ao mundo, morte e ressurreição 

marcaram seu momento fundamental. O tempo é, em síntese, passado que não torna a 

acontecer, presente determinante e tensão até o futuro, quando Cristo fará a instauração 

e plena implantação de seu Reino: “Seguindo, pois, o caminho reto, que para nós é 

Cristo, e sendo Ele nosso Guia e Salvador, viremos a senda da fé e da mente em direção 

contrária ao néscio e vão circuito dos ímpios”,11 afirma o Hiponense.  

 
Afirma-se, efetivamente, que o tempo cristão é um tempo linear. Isso pode ser 

compreendido em contraste com a concepção grega do tempo, oposta à Revelação cristã. 

O helenismo concebe o tempo sob uma forma circular: incapaz de escapar a seu próprio 

movimento, o tempo é prisioneiro dum círculo sem saída. O homem e as coisas se movem 

nesse tempo sem fim nem significado possível. [...] O cristianismo, ao contrário, atribui 

ao tempo o máximo de potencialidade.12 

 

A divergência entre ambas as noções é bastante evidente, sendo que, conforme 

explica  Löwith, a razão basilar da refutação à teoria pagã, empreendida pelo bispo de 

Hipona em sua obra A Cidade de Deus, alicerça-se em sua deficiência moral, não na 

própria teoria: “A interrogação de Santo Agostinho não é tanto se o universo é uma 

criação de Deus ou um cosmos eterno de natureza divina, mas antes se as implicações 

morais da criação e da consumação são mais satisfatórias do que aquelas do eterno 

retorno sem princípio nem fim”.13  

Ora, uma vez que o mundo foi criado, concomitantemente, com o tempo, não se 

pode conceber um tempo que tenha antecedido a criação, posto que Deus é inalterável 

e eterno.14 Como, desse modo, pode-se defender a ideia de um mundo imerso em um 

movimento de constante retorno, eterno, sem princípio e nem fim? A novidade cristã, 

                                                      
9 AGOSTINHO., A Cidade de Deus XII, 13. 
10 Gn 1, 1. 
11 AGOSTINHO., A Cidade de Deus XII, 20, 3. 
12 PATTARO, G., A concepção cristã do tempo, p. 201. 
13 LÖWITH, K., O sentido da História, p. 162. 
14 O tempo, no sistema de Santo Agostinho, recebe a definição de distentio animi, podendo ser mensurado, 
no espírito, enquanto lembrança das coisas passadas, atenção às presentes e expectativa em relação às futuras. 

Tal reflexão está exposta no livro XI das Confissões. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 5 

  

 

ante a desventura da concepção grega carente de genuína felicidade e beatitude, 

promete a salvação eterna e a santa bem-aventurança a todos os que amam a Deus. De 

fato, “se tudo viesse a acontecer sempre de novo com intervalos fixos, de nada serviria 

a esperança cristã numa nova vida”.15  

  

2. A Cidade de Deus e a teologia agostiniana da história 

 

A enciclopédica obra A Cidade de Deus, escrita por Santo Agostinho entre 412 e 

427, é reconhecida, com justiça, como o esquema da perspectiva da história que pode ser 

concretamente chamada cristã. O evento que impulsionou o Hiponense a escrevê-la é o 

famigerado episódio da tomada de Roma por Alarico e os godos, em 24 de agosto de 410. 

Segundo os pagãos, a culpa de tal catástrofe recaia sobre os ombros dos cristãos, uma vez 

que, por eles influenciada, Roma abandonou o culto aos antigos deuses, sua glória e 

esplendor, para servir a um outro Deus, desconhecido e único. Foi com o desígnio de 

refutar tal ideia errônea que o bispo de Hipona escreveu essa monumental obra. 

Ora, A Cidade de Deus está dividida em duas grandes partes. Na primeira, de 

cunho apologético, composta pelos dez primeiros livros, há uma sólida refutação ao 

politeísmo, bem como uma resposta àqueles que consideravam ser necessário restaurar 

o culto aos deuses pagãos. Temas como a razão pela qual bons e maus são atingidos 

pelas mesmas calamidades, corrupção dos costumes na Roma idólatra e a manifestação 

de Deus mediante as Escrituras, dentre outros, são examinados nessa primeira parte e 

revestidos de especial relevância.  

A segunda parte, por sua vez, de cunho teológico, pode ser definida como 

exposição da noção agostiniana de história, apresentando a origem das duas Cidades, a 

de Deus e a dos homens, seu desenvolvimento e os fins próprios de cada uma. Nos 

quatro primeiros livros, Santo Agostinho apresenta os dois mistérios que iluminam o 

início do problema da história: a criação e a queda, ou seja, a origem do homem e do 

mundo, do mal, do pecado e da morte, bem como a pena do pecado. Nos quatro 

seguintes, tratando do desenvolvimento das Cidades, escreve acerca da história, desde 

Caim e Abel até Cristo. Já nos quatro últimos, por fim, discorre a respeito do fim e do 

destino de ambas as Cidades: a paz, alvo da dinâmica da história universal e do 

dinamismo espiritual do homem, a qual somente a Cidade de Deus consegue alcançar.  

Com efeito, todos os homens, pelo desejo de unidade do Criador, descendem de 

Adão, a fim de que sejam semelhantes pela natureza e pelos laços de parentesco, de 

modo que a história do gênero humano pode ser lida à imagem de um homem 

individual: “Deus fê-lo um e só, não para privá-lo da sociedade humana. E sim para 

encarecer-lhe sempre mais a unidade social e o vínculo da concórdia, que aumentaria, 

se os homens não se unissem apenas pela semelhança da natureza, mas também pelos 

laços de parentesco”.16 Da mesma maneira que o indivíduo é educado, foi toda a 

humanidade educada por Deus, o Senhor da história, que, escolhendo um povo e 

instruindo-o particularmente, quis que ele tivesse um significado especial e universal 

para todos os povos:  

                                                      
15 LÖWITH, K., O sentido da História, p. 164-165. 
16 AGOSTINHO., A Cidade de Deus XII, 21. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 6 

  

 

 
Como a educação individual, a educação legítima do gênero humano, representado pelo 

povo de Deus, passou por certos períodos ou épocas sucessivas, para elevar-se do tempo 

à eternidade e do visível ao invisível; e, mesmo quando as divinas promessas anunciavam 

apenas recompensas sensíveis, a adoração de um só Deus lhe era ordenada, a fim de 

ensinar à alma humana que por esses bens mesmos, frágeis como a vida, não deve dirigir-

se senão a seu Criador e Senhor.17 

 

Descortina-se, desse modo, o significado profundo das seis épocas históricas que, 

à guisa dos seis dias alegóricos da Criação, serão seguidas de um eterno Sábado. Paralela 

a tal divisão da história universal, Santo Agostinho efetua outra divisão conforme as 

idades do homem: infantia, pueritia, adolescentia, juventus, senior aetas e senectus.18  

 
Esse sabatismo tornar-se-á mais evidente, se se computa como outros tantos dias o 

número de idades, segundo as Escrituras, pois então se verifica ser justamente o sétimo 

dia. A primeira idade, como o primeiro dia, conta-se de Adão ao dilúvio, a segunda, do 

dilúvio a Abraão, apesar de não se compreender duração igual à da primeira, e sim igual 

número de gerações, a saber, dez. De Abraão a Cristo, o evangelista São Mateus conta 

catorze gerações, abrangidas por três idades: uma, de Abraão a Davi, outra, de Davi ao 

cativeiro de Babilônia, e a terceira, do cativeiro ao nascimento temporal de Cristo. Já 

temos cinco. A sexta está transcorrendo agora e não deve limitar-se a número limitado 

de gerações, em razão destas palavras: Não vos compete conhecer os tempos que o Pai 

tem reservados para seu poder. Depois desta, Deus descansará como no sétimo dia e fará 

descansar em si mesmo o sétimo dia, que seremos nós. [...] Basta dizer que a sétima será 

nosso sábado, que não terá tarde e terminará no dia dominical, oitavo dia e dia eterno, 

consagrado pela ressurreição de Cristo e que figura o descanso eterno não apenas do 

espírito, mas também do corpo.19 

 

Já na literatura clássica e na exegese bíblica anteriores ao bispo de Hipona podem 

ser encontradas análogas periodizações da história. O que confere novidade à meditação 

do Hiponense é, sem dúvida, a noção das seis idades como representações das seis fases 

de uma progressiva educação divina, mediante a qual o ser humano, na pessoa de Cristo, 

alcança sua plenitude e amadurecimento. Tal progresso espiritual se dá por meio da noção 

de articuli temporum, que são, por assim dizer, momentos decisivos, tal como a vocação 

de Abraão: “Vejamos, agora, o progresso da Cidade de Deus a partir do parêntese aberto 

no patriarca Abraão. Aqui o conhecimento de tal cidade faz-se luz e têm tintas mais claras 

as promessas que vemos cumprirem-se em Cristo”.20  

Há, com efeito, um processo em que as promessas divinas vão se precisando e 

pormenorizando através dos tempos, de modo que Adão, Noé, Abraão, Moisés, Davi, 

os profetas são figuras que indicam o acontecimento central da história humana: a 

Redenção. De fato, a plenitude da Revelação, trazida pelo Cristo, é a realidade mediante 

a qual se pode esclarecer os acontecimentos do Antigo, vendo-os como prefigurações 

                                                      
17 AGOSTINHO., A Cidade de Deus X, 14. 
18 AUGUSTIN., Del Génesis contra los maniqueos 1, 23, 42. 
19 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 22, 30, 5. 
20 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 16, 12. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 7 

  

 

alegóricas a apontar os novos tempos. As figuras permitem perceber a estreita e 

misteriosa conexão que há entre os diversos fatos da história sagrada, a fim de que não 

pareçam avulsos e independentes.  

 
Quanto à glória humana do tempo presente, julgava-se suficientemente digna a vida dos 

romanos. Do que se infere que os judeus que mataram Cristo, revelando o Novo Testamento 

o que permaneceu velado no Velho, a saber, que se adore o Deus uno e verdadeiro, não 

pelos benefícios terrenos e temporais, que a divina Providência concede indiferentemente a 

bons e maus, mas pela vida eterna, os dons perpétuos e pela sociedade da cidade soberana, 

justissimamente foram entregues à glória deles, para que eles, que por quaisquer virtudes 

buscaram e adquiriram a glória terrena, vencessem os que com grandes vícios deram morte 

e rechaçaram o Dispensador da glória verdadeira e da cidade eterna.21    

     

Ora, o tempo presente é o período último da história, cujo término, o eterno 

Sábado, não se deixa conhecer. Sob o ponto de vista da história sagrada, este é o tempo 

derradeiro, porque a obra redentora de Cristo já concedeu definitivamente para o 

homem a salvação outrora prometida. Pode-se dizer que a esperança messiânica dos 

judeus cumpriu-se na vinda de Jesus, que, como Messias, ao contrário do que 

esperavam, apareceu na miséria da condição humana: “Reinando Herodes na Judéia, o 

imperador César Augusto dera paz ao mundo, depois de mudado o regime 

constitucional da república, quando Cristo, segundo a citada profecia, nasceu em Belém 

da Judéia, homem visível, nascido humanamente de virgem, e Deus oculto [...]”.22 Ele, 

na verdade, é um Deus escondido, cuja segunda vinda é ansiosamente aguardada. A 

esperança nele, um Deus crucificado, confunde as vãs esperanças de seus inimigos: 

 
“E as nações esperarão em seu nome”. Que esse fato inegável seja razão poderosa para 

crer no que só a desvergonha permite negar. Quem esperaria o que até mesmo os que se 

recusam a crer em Cristo já vêem cumprido e rangem os dentes e morrem de raiva por 

não poder-lhe negar a incontestável evidência? Quem, repito, esperaria que as nações 

haveriam de crer no nome de Cristo, quando o rendiam, o amarravam, o esbofeteavam, o 

insultavam e o crucificavam, quando, enfim, até os próprios discípulos haviam perdido a 

esperança que começava a brilhar-lhes no coração?23   

 

De fato, é a manifestação da glória divina o escopo da esperança do homem 

nesse tempo último, mediante a qual se pode ser feliz já aqui:  

 
Se, por conseguinte, soberano bem da Cidade de Deus é a paz eterna e perfeita, não a que 

os mortais atravessam entre o nascimento e a morte, mas aquela em que permanecem, 

uma vez mortais e livres, quem há capaz de negar que essa vida será muito feliz ou de 

não achar, comparada com ela, misérrima esta, por mais repleta que esteja de bens 

anímicos, corporais ou externos? Contudo, quem se conduz de tal modo que ao fim da 

que ardentíssima e fidelissimamente espera refere o uso pode com razão chamar-se feliz 

                                                      
21 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 5, 18, 3. 
22 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 18, 46.  
23 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 20, 30, 4. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 8 

  

 

neste mundo, mais, na verdade, pela esperança que pela realidade.24      

 

3. A Cidade de Deus e a Cidade terrena 

 

Pode-se dizer que o uso alegórico do termo cidade aparece tanto na literatura 

clássica como nas Sagradas Escrituras. Platão, na República, já falara acerca da polis 

exemplar, da cidade ideal.25 Também os estóicos e Plotino pensaram realidades 

equivalentes: o Universo como a Grande Cidade e o Reino das coisas eternas e divinas, 

respectivamente. A fonte, contudo, da qual Santo Agostinho hauriu a inspiração para 

cunhar tal doutrina é, certamente, a tradição bíblica: “Lê-se na Escritura: Coisas gloriosas 

se disseram de ti, Cidade de Deus. Lê-se noutro salmo: Grande é o Senhor e muito digno 

de louvor na Cidade de nosso Deus, em seu santo monte que dilata os contentamentos e 

alegrias de toda a terra [...]”.26 A oposição entre Jerusalém e a Babilônia, símbolos da 

paz e da desordem, é já encontrada no cristianismo primitivo. Porém, no pensamento de 

Santo Agostinho, tal reflexão é pormenorizada e aprofundada.  

O bispo de Hipona enxergou no vasto e misterioso panorama da história o duelo 

entre dois impulsos, ou amores, e dois grupos, chamados Cidades, nos quais os homens 

encontram-se distribuídos. Conforme diz o Hiponense, na celebérrima passagem, “dois 

amores fundaram, pois, duas cidades, a saber: o amor próprio, levado ao desprezo de 

Deus, a terrena; o amor a Deus, levado ao desprezo de si próprio, a celestial”. “Gloria-se” 

– continua o Hiponense – “a primeira em si mesma e a segunda em Deus, porque aquela 

busca a glória dos homens e tem esta por máxima glória a Deus, testemunha de sua 

consciência”.27 “Dividi” – prossegue ele – “a humanidade em dois grandes grupos: um, o 

dos que vivem segundo o homem; o outro, o daqueles que vivem segundo Deus. 

Misticamente, damos aos dois grupos o nome de cidades [...]. Uma delas está predestinada 

a reinar eternamente com Deus; a outra, a sofrer eterno suplício com o diabo”.28  

 
O que são exatamente estas duas cidades? Nós o dissemos: são dois povos, cuja natureza 

se define pelo que amam. A palavra “cidade” os designa já de maneira simbólica, mas 

podemos dar-lhes nomes ainda mais simbólicos: Jerusalém (visão de paz) e Babilônia 

(Babel, confusão). Seja qual for o nome que se lhes dê, trata-se sempre, da mesma coisa, 

isto é, de duas “sociedades humanas”.29 

 

A propósito das características dos cidadãos de uma e outra cidade, pode-se dizer 

que se definem a partir de uma atitude frente a Deus e frente ao mundo, uma espécie de 

                                                      
24 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 19, 20. 
25 PLATÃO., A República IX, 592a-b. 
26 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 11, 1. Além destes textos sapienciais, recolhidos por Santo Agostinho 
no livro dos Salmos, há uma passagem da Carta aos Hebreus que pode, também, tê-lo fundamentado: “Pois 

nós não tempos aqui a nossa pátria definitiva, mas buscamos a pátria futura” (Hb 13, 14). Pode-se encontrar, 

ainda, na literatura cristã primitiva, o texto da Carta a Diogneto, de autor desconhecido, cuja redação 
costuma-se situar no século II, o qual discorre acerca do fato de os cristãos, embora vivendo em pátrias 

terrestres, serem, na verdade, moradores da pátria celestial (Carta a Diogneto, 5). 
27 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 14, 28. 
28 AGOSTINHO., A Cidade de Deus 15, 1, 1. 
29 GILSON, E., Evolução da Cidade de Deus, p. 54.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 9 

  

 

modus vivendi: de fato, os que optam por Deus, renunciando a si e entregando-se a Ele, 

são cidadãos de sua Cidade, ao passo que os que se colocam contra Ele, encerrados em 

si mesmos e insurgindo-se contra sua vontade, pertencem à Cidade terrena. Há, desse 

modo, grande oposição na atitude tomada por um e outro grupo, que, substancialmente, 

se revela no fato de os que vivem configurados à imagem do homem velho, cidadãos 

terrenos, tomarem os bens terrenos como fins dos quais fruem, enquanto os que vivem 

conforme o homem novo, cidadãos celestes, os tomarem apenas como meios que os 

reportam para seu genuíno fim: “Os bons usam do mundo para gozarem de Deus; os 

maus, ao contrário, querem usar de Deus para gozarem do mundo”.30 

Ora, na estrutura da história, a divisão entre ambas as Cidades se deu a partir 

dos filhos de Adão e Eva, Caim e Abel, e sua inimizade principiou com o fratricídio 

ocorrido, imitado, posteriormente, por Rômulo que assassinou seu irmão Remo: “O 

acontecido entre Rômulo e Remo mostra como a cidade terrena se divide contra si 

mesma; o sucedido entre Caim e Abel é reflexo das inimizades que existem entre as 

duas cidades, entre a Cidade de Deus e a dos homens”.31 De fato, Abel e Caim 

representam, desde as origens da história humana, duas categorias de seres humanos. 

Tendo ambos uma mesma origem, têm, contudo, duas vontades completamente 

distintas. Na medida em que vão seguindo um ou outro exemplo, os homens vão se 

dividindo em dois grupos: aqueles que amam o bem, do qual Abel é o princípio, e 

aqueles que amam o mal, do qual o princípio é Caim.  

Na reflexão realizada por Santo Agostinho, Jerusalém assume a função de ser 

símbolo da Cidade de Deus, enquanto Babilônia o é da Cidade dos homens. A 

Babilônia, aqui, à luz da passagem bíblica que descreve a confusão oriunda do momento 

em que a unidade primitiva da língua humana fora fragmentada (Gn 11,1-9), encarna a 

ausência de autoridade que há na Cidade terrena, responsável, pois, por decidir entre 

opiniões em conflito. A realidade da Cidade divina é, certamente, outra.  

 
Que povo, que reinado, que autoridade pública da cidade ímpia assentou praça de juiz 

para definir entre opiniões tão opostas dos filósofos, aprovando umas e repelindo outras? 

[...] Tanto assim que essa cidade misticamente e não sem motivo se chama Babilônia, 

quer dizer, como já observamos, Confusão. [...] Por outro lado, essa noção, esse povo, 

essa cidade, essa república, em uma palavra, os israelitas, a quem se confiou a palavra de 

Deus, jamais confundiram os pseudoprofetas com os profetas autênticos; pelo contrário, 

sempre concordes entre si e em nada discordes, reconheciam e retinham os verdadeiros 

autores as Sagradas Escrituras.32  

 

Em um primeiro momento, pode-se dizer que a realidade das duas Cidades é um 

fenômeno místico, não empiricamente observável. Contudo, é certo, também, que, por 

diversas vezes, o bispo de Hipona identifica a Cidade de Deus à Igreja e a Cidade dos 

homens à Babilônia e à Roma, considerada uma segunda Babilônia, as quais são, 

evidentemente, realidades históricas. Em um segundo momento, pode-se perceber que, 

                                                      
30 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 15, 7. Tem-se, aqui, a célebre doutrina de Santo Agostinho do uti e do 

frui, (usar e gozar), por ele especialmente desenvolvida em sua obra A Doutrina Cristã 1, 20-38.  
31 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 15, 5. 
32 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 18, 41, 2-3. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 10 

  

 

embora sendo uma realidade meta-histórica, a Cidade de Deus ao emergir, parcial e 

tipicamente, na Igreja, torna-se passível de observação histórica. Não sem razão Gilson 

chama a Igreja de “encarnação da Cidade de Deus”.33 

A missão da Igreja no tempo é, desse modo, preparar e construir a santa Cidade, 

sendo, no mundo, sua parte peregrina: “Com efeito, a casa do Senhor, a Cidade de Deus, 

a saber, a Igreja, edifica-se em toda a terra depois do cativeiro, em que, escravos dos 

demônios, gemiam os homens libertados pela fé e transformados hoje em pedras vivas 

do divino edifício”.34 Conforme observou Joseph Ratzinger, citado por Ives Congar, 

“de um lado a civitas terrena, do outro a civitas secundum spiritum, que é a Ecclesia: 

duas quantidades históricas que levam consigo, em nosso mundo terrestre, um valor 

espiritual”.35  

A Cidade de Deus, por um lado, não se separa ou identifica pura e simplesmente 

com a Igreja: uma vez que sua realidade é mais ampla, a Igreja, por assim dizer, é uma 

parte sua, lembrando que fora dela também houve e há almas justas, como os que 

viveram antes da vinda do Cristo.  Por outro lado, nem todos os que pertencem à Igreja 

são membros, também, da divina Cidade, já que muitos estão nela, mas dela não fazem 

parte efetivamente. As imagens parabólicas do campo em que crescem juntos trigo e 

joio ou da rede que retira das águas peixes bons e ruins podem ilustrar tal situação:36 

 
Neste século perverso, nestes tristes dias, em que pela humilhação presente a Igreja logra 

a exaltação futura e é exercitada com os aguilhões do terror [...], muitos réprobos se 

misturam com os bons. Uns e outros são recolhidos na rede evangélica e no mundo, como 

no mar, presos nas malhas, nadam entremisturados até chegarem à praia, em que os maus 

serão separados dos bons.37  

 

À Cidade de Deus pertencem os anjos e os justos já glorificados ou que ainda 

peregrinam por este mundo. Ao Estado, por sua vez, enquanto vivem neste mundo, 

também pertencem os cidadãos celestes, razão pela qual não se pode identificá-lo com 

a Cidade terrena, ainda que, em determinado momento, certo Estado particular, 

impulsionado pela vontade de poder, possa se transformar em seu tipo e instrumento. 

À Cidade dos homens pertencem os diabos, que, revoltados com Deus, de cidadãos 

celestes tornaram-se terrestres, bem como os eternamente condenados. Pertencem-lhe, 

portanto, aqueles que, amando exacerbadamente a si mesmos, absolutizam os bens do 

mundo, transmutando em fim os meios e em meio o fim. Por tudo o que foi dito, pode-

se chegar à conclusão de que ambas as Cidades, enquanto aqui estão, vivem 

amalgamadas, até serem definitivamente separadas no Juízo Final: “Com efeito, ambas 

as Cidades enlaçam-se e confundem-se no século até que o juízo final as separe”.38 

 
Os cidadãos da cidade celeste vivem com os outros, mas não como os outros; ainda que 

                                                      
33 GILSON, E., Evolução da Cidade de Deus, p. 63.  
34 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 8, 24, 2. 
35 CONGAR, Y., “Civitas Dei” et “Ecclesia” chez saint Augustin, p. 7. 
36 Mt 13, 24-30. 37-50. 
37 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 18, 49. 
38 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 5, 38. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 11 

  

 

exteriormente realizem os mesmos atos, realizam-nos com um espírito diferente. Para 

aqueles que vivem a vida do homem velho, os bens da cidade terrestres são fins dos quais 

eles fruem; para os que, nessa cidade, levam a vida do homem novo, nascido da graça, 

os mesmos bens são apenas meios que eles usam reportando-os a seu verdadeiro fim.39 

 

A Cidade de Deus aparece, portanto, como luminoso fim e sentido da história, 

ela que é o Christus Totus.40 O que ocorre na história, o acontecimento nuclear, em 

função do qual tudo acontece, é o crescimento do Corpo Místico de Cristo mediante a 

edificação da divina Cidade. Quando o último justo for incorporado a Cristo, 

completando seu Corpo, a história chegará a seu termo e o plano de Deus realizado 

plenamente.41 O temporal, necessariamente, envelhece e morre, enquanto a Cidade de 

Deus não envelhece e nem perece, sempre crescendo em direção à sua plenitude, em 

um movimento de peregrinatio.42 

A relação entre pax temporalis e pax aeterna, ou entre o que se chama de 

concórdia e bem terrenos e felicidade eterna do mundo com Deus, consiste, 

essencialmente, em perceber a primeira como meio útil e necessário, em virtude de o 

membro da Cidade celeste somente alcançar a segunda caminhando, como homem, pela 

terra: “[...] enquanto confundidas ambas as cidades, também usamos da paz de 

Babilônia. O povo de Deus é livrado pela fé e para ela caminha, enquanto viva. Eis o 

motivo que leva o Apóstolo a advertir à Igreja que ore pelos reis e pelos constituídos 

em dignidade [...]”.43 A Igreja, por sua vez, parte da Cidade de Deus e, também, 

peregrina, pode fomentar e favorecer, indireta, mas eficazmente, a pax temporalis, cuja 

responsabilidade repousa nos ombros do Estado. 

 
A cidade terrena, que não vive da fé, apetece também a paz terrena; porém, firma a 

concórdia entre os cidadãos que mandam e os que obedecem, para haver, quanto aos 

interessados da vida mortal, certo concerto das vontades humanas. Mas a cidade celeste, 

ou melhor, a parte que peregrina neste vale e vive da fé usa dessa paz por necessidade, 

até passar a mortalidade, que precisa de tal paz. [...] Enquanto peregrina, a cidade celeste 

vai chamando cidadãos por todas as nações e formando, de todas as línguas, verdadeira 

cidade viajora.44   

 

Conclusão 

 

Tem-se, aqui, o esquema de uma perspectiva genuinamente cristã da história, 

caracterizada por três importantes realidades.  

A primeira é a sua ininterrupta condução pela ação da Providência divina, que 

tudo abarca, desde os anjos até os homens,45 sendo a Cidade de Deus a apoteose de seu 

governo do mundo: de fato, todos os acontecimentos da história estão em suas mãos e 

                                                      
39 GILSON, E., Introdução ao estudo de Santo Agostinho, p. 334. 
40 AGOSTINHO, Comentário ao Evangelho de São João 21, 8. 
41 AGOSTINHO, Comentário aos Salmos 30, 1, 4.  
42 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 19, 12, 1. 
43 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 19, 26. 
44 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 19, 17. 
45 AGOSTINHO, A Cidade de Deus 5, 11. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 12 

  

 

a ela tudo se deve atribuir. A segunda é a presença de Cristo no cerne da história, cuja 

vinda saciou a ânsia de redenção da humanidade, decaída com Adão, doando-lhe 

sentido: sem Cristo, a história não é inteligível, posto que Ele, em virtude de sua 

encarnação, tornou-se o critério para uma reta interpretação dos acontecimentos 

históricos. A terceira, por fim, são as energias dos dois amores que, em debate no 

interior de todos os seres humanos,46 são trasladadas para a história com a finalidade de 

explicar seus dramas: a dualidade de amores, a luta entre egoísmo e caridade, entre o 

amor próprio e o amor santo, lançam, pois, os fundamentos da Civitas terrena e da 

Civitas Dei. A história humana, portanto, sob a ação da Providência de Deus e 

centralizada em Cristo, é assim tecida. 

Até hoje relevante, a interpretação teológica da história realizada por Santo 

Agostinho e exposta na magistral obra A Cidade de Deus, representa, talvez, a primeira 

tentativa da razão humana de compor, à luz da Revelação, uma síntese da história 

universal, esclarecendo a origem e o fim ocultos do homem e do universo. Com toda 

certeza, na bela expressão de Löwith, “a história é uma eterna competição entre fé e 

descrença”.47   

 

Referências bibliográficas  

 

AGOSTINHO. A doutrina cristã: manual de exegese cristã. São Paulo: Paulus, 2002. 

AGOSTINHO. Comentário ao Evangelho e ao Apocalipse de São João. São Paulo: 

Cultor de Livros, 2017. 3v. 

AGOSTINHO. A cidade de Deus: contra os pagãos. Bragança Paulista: Editora 

Universitária São Francisco, 2005. 2v. 

AGOSTINHO. Comentário aos Salmos. São Paulo: Paulus, 2014. 3v. 

AGOSTINHO. Confissões. São Paulo: Paulus, 2014. 

AGOSTINHO. Solilóquios. A vida feliz. São Paulo: Paulus, 1998. 

AUGUSTIN. De la doctrina cristiana. Del Génesis contra los maniqueos. Del 

Génesis a la letra, incompleto. Del Génesis a la letra. Madrid: Biblioteca de Autores 

Cristianos, 1957. 

BÍBLIA Sagrada: tradução oficial da CNBB. Brasília: Edições CNBB, 2018. 

CONGAR. Yves M.-J. “Civitas Dei” et “Ecclesia” chez saint Augustin. Revue des 

Études Augustiniennes, v III, p. 3-14, 1957. Disponível em: 

<https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/27917/27917.PDF>. Acesso em: 21 jan. 2025. 

GILSON, Étienne. Evolução da Cidade de Deus. São Paulo: Editora Herder, 1965.   

GILSON, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. São Paulo: Discurso 

                                                      
46 AGOSTINHO, Confissões 8, 5, 10: “Assim, duas vontades, uma concupiscente, outras dominada, uma 
carnal e outra espiritual, batalhavam mutuamente em mim. Discordando, dilaceravam-me a alma”. 
47 LÖWITH, K., O sentido da História, p. 170. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a09 

 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 13 

  

 

Editorial / Paulus, 2007. 

LIMA, Maria de Lourdes Corrêa. Escatologia profética: a perspectiva de Os 14,2-9. 

Rio de Janeiro: Letra Capital Editora, 2025.  

LÖWITH, Karl. O sentido da História. Lisboa: Edições 70, 1991. 

PATTARO, Germano. A concepção cristã do tempo. In: RICOEUR, Paul. et. al. As 

culturas e o tempo. Petrópolis: Vozes; São Paulo: EDUSP, 1975. p. 197-228. 

PEGUEROLES, Juan. El pensamiento filosófico de San Augustín. Barcelona: Labor, 

1972.  

PADRES APOLOGISTAS. Carta a Diogneto. Aristides de Atenas. Taciano, o Sírio. 

Atenágoras de Atenas. Teófilo de Antioquia. Hermias, o filósofo. São Paulo: Paulus, 

1997. 

PLATÃO. A República. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

 

 

Jefferson Antônio da Silva Monsani 
Mestrando em Teologia Bíblica na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

Araçatuba / SP – Brasil 

E-mail: jeffersonmonsani@gmail.com 

 

 

Recebido em: 27/01/2025 

Aprovado em: 31/12/2025 


