
ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 1 

  

 

Diálogo entre fé e existência: 
Papa Francisco e Viktor Frankl sobre religião e sentido 

da vida 
 

Dialogue between faith and existence: 

Pope Francis and Viktor Frankl on religion and life’s 

meaning 
 

 

Thiago Antonio Avellar de Aquino 

Laudiana Andriola de Aquino 
 

 

 

Resumo 

 

O objetivo deste estudo foi investigar a relação entre os discursos do Papa Francisco 

sobre o diálogo inter-religioso e as ideias de Viktor Frankl sobre a busca pelo sentido 

da vida, com foco particular na dimensão espiritual como elemento de transcendência 

e encontro humano. A metodologia adotada consistiu em uma análise documental dos 

discursos do Papa Francisco e das obras de Viktor Frankl, como Em Busca de Sentido, 

incluindo as críticas do arcebispo Charles Chaput. A análise revelou convergências e 

divergências entre as visões de ambos, à luz de conceitos teológicos e existencialistas, 

apontando o papel crucial da religião em promover transcendência e sentido na 

sociedade contemporânea. O estudo evidenciou como tanto Frankl quanto o Papa 

Francisco veem a religião como um meio essencial de encontrar significado e enfrentar 

o sofrimento humano, especialmente em um mundo pluralista. Ambos defendem o 

diálogo inter-religioso e a busca por sentido como componentes-chave para uma 

convivência pacífica e harmoniosa entre as diferentes tradições religiosas. 

 

Palavras-chave: Religião. Diálogo Inter-religioso. Fé. Papa Francisco. Viktor Frankl. 

 

Abstract 

 

This study aimed to investigate the relationship between Pope Francis’ speeches on 

interreligious dialogue and Viktor Frankl’s ideas about the search for meaning in life, 

particularly concerning the spiritual dimension as an element of transcendence and 

human encounter. The methodology involved documentary analysis of Pope Francis’ 

speeches and Viktor Frankl’s works, such as Man’s Search for Meaning, with reference 

to Archbishop Charles Chaput’s critiques. The analysis identified convergences and 

divergences between the views of both, in light of theological and existential concepts, 

highlighting the essential role of religion in promoting transcendence and meaning in 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 2 

  

 

contemporary society. The study showed how both Frankl and Pope Francis view 

religion as a crucial means of finding meaning and addressing human suffering, 

particularly in a pluralistic world. Both advocate for interreligious dialogue and the 

search for meaning as key components for peaceful and harmonious coexistence 

between different religious traditions. 

 

Keywords: Religion. Interreligious Dialogue. Faith. Pope Francis. Viktor Frankl. 

 

 

Introdução 

 

Ao longo do seu papado, o Papa Francisco promoveu o diálogo inter-religioso, 

buscando a fraternidade entre diferentes tradições religiosas para combater o 

preconceito e a separação. Suas iniciativas enfatizam a cooperação e o respeito como 

instrumentos essenciais para a paz e a justiça mundial. Em seu discurso em Singapura1, 

Francisco comparou as religiões a “diferentes línguas” que conduzem a Deus, 

ressaltando a unidade subjacente à diversidade religiosa. No entanto, essa visão enfrenta 

críticas internas, como as do arcebispo Charles Chaput2, que rejeita a equiparação de 

todas as religiões como caminhos igualmente válidos para Deus. 

O compromisso do Papa também foi refletido em eventos como o Fórum de 

Diálogo no Bahrein, promovendo a fraternidade entre líderes religiosos. Essa 

abordagem, que vai além da diplomacia tradicional, buscou um engajamento profundo 

e transformador entre as fés. Contudo, seus esforços enfrentaram desafios, incluindo 

resistências dentro da Igreja e o ressurgimento de fundamentalismos, conforme 

apontam Lemos e Fernandez3. Apesar das dificuldades, Francisco se inseriu na tradição 

diplomática do Vaticano, descrita como “diplomacia de Deus”4, destacando seu papel 

como mediador global. 

Paralelamente, as ideias de Viktor Frankl, criador da logoterapia, estabelecem 

conexões com a visão do Papa ao enfatizar a espiritualidade como essencial para a 

realização humana. Frankl via a transcendência como um elemento central na busca por 

sentido, explorando o sagrado e o “Deus inconsciente”5. Sua obra aproxima religião e 

psicologia, promovendo um humanismo espiritual que transcende diferenças culturais e 

religiosas6. Essa perspectiva reforça a relevância de integrar suas ideias com os discursos 

de Francisco para enfrentar desafios existenciais e religiosos contemporâneos. 

Este artigo investiga a relação entre o discurso do Papa sobre o diálogo inter-

religioso e as ideias de Frankl sobre espiritualidade e transcendência, analisando sua 

importância para o pluralismo religioso. A relevância do tema reside na necessidade de 

cooperação respeitosa em um mundo globalizado, onde disputas de identidade e 

 
1 FRANCISCO, PP., Papa aos jovens de Singapura. 
2 CHAPUT, C., Arcebispo critica Papa Francisco. 
3 LEMOS, C. T.; FERNANDEZ, G. C., Intolerância religiosa em tempos de abertura, p. 454. 
4 GAETAN, V., God’s diplomats, p. 117. 
5 FRANKL, V. E., Sobre o sentido da vida, p. 54.  
6 SILVA, F. L. H. et al., As perspectivas de Viktor Frankl e Erich Fromm sobre o amor e a humanidade, p. 5.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 3 

  

 

polarização são desafios constantes. A visão ética de ambos contribui para construir 

uma moralidade inclusiva, promovendo solidariedade e dignidade humana como 

ferramentas contra intolerância e exclusão. Além disso, a espiritualidade e o significado 

emergem como pilares da coesão social e do tratamento ético de crises globais. 

A pesquisa segue uma abordagem qualitativa e bibliográfica, analisando 

discursos do Papa Francisco e obras de Frankl, além de fontes secundárias. O objetivo 

é identificar convergências entre suas concepções e explorar suas implicações para o 

diálogo inter-religioso e a coexistência pacífica em um mundo plural. 

 

1. A visão do Papa Francisco sobre religião e diálogo 

 

O Papa Francisco foi um dos principais defensores do diálogo inter-religioso, 

promovendo a construção de pontes entre diferentes tradições religiosas para alcançar 

a paz, a compreensão mútua e a solidariedade global. Em sua viagem ao Bahrein, ele 

reafirmou que a diversidade religiosa é essencial para a coexistência humana e um 

antídoto contra o extremismo7. 

Yilmaz e Albayrak8 analisaram como Francisco buscou enfrentar a hostilidade 

contra cristãos em regiões marcadas por tensões políticas e históricas, enfatizando o 

diálogo como ferramenta para reconciliação. Para Gaetan9, sua diplomacia incluiu 

debates sobre desigualdade, conflitos e mudanças climáticas, tratando o diálogo inter-

religioso como uma obrigação ética e política para o bem comum. 

Com essa abordagem inovadora, Francisco se destacou como líder na promoção 

da coexistência harmoniosa entre religiões, fundamentando suas ações nos princípios 

cristãos de justiça, amor e respeito. Em Singapura, ele incentivou os jovens a interagir 

sem medo, reforçando sua visão inclusiva e aberta à pluralidade religiosa. 

Em sua participação do encontro inter-religioso em Singapura, divulgado no 

Vatican News10, foi destacado que: 

 
O Pontífice também elogiou a juventude pela sua capacidade de promover o diálogo inter-

religioso e ressaltou que nenhuma religião é mais importante que a outra. “São como 

diferentes línguas, diferentes idiomas para chegar até um objetivo. Mas Deus é Deus para 

todos. E assim como Deus é Deus para todos, nós somos todos filhos de Deus”, expressou11. 

 

No entanto, essa perspectiva enfrenta críticas de figuras como o Arcebispo Charles 

Chaput, que argumentou que “nem todas as religiões são iguais” e expressou preocupações 

sobre a relativização da fé cristã. Chaput alerta para o risco de se promover uma equivalência 

entre todas as religiões, o que, em sua visão, poderia enfraquecer a singularidade da 

mensagem cristã12. Ficou claro que o incômodo do Arcebispo refere-se ao discurso que o 

Papa proferiu aos jovens durante a sua viagem à Ásia, em Singapura. 

 
7 PIWKO, A.; SAWICKA, Z., Bahrain Forum for Dialogue, p. 4.  
8 YILMAZ, I.; ALBAYRAK, I., Antagonism towards Christians and interfaith dialogue, p. 171.  
9 GAETAN, V., God’s diplomats, p. 123.  
10 FRANCISCO, PP., Papa aos jovens de Singapura.  
11 FRANCISCO, PP., Papa aos jovens de Singapura.  
12 FRANCISCO, PP., Papa Francisco destaca a diversidade religiosa como uma riqueza desejada por Deus. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 4 

  

 

Em resposta a essas críticas, a Igreja reafirmou sua dedicação à discussão inter-

religiosa, ao mesmo tempo em que defende os princípios fundamentais do cristianismo. 

O Papa Francisco exortava os fiéis a superar seus preconceitos e ter discussões 

produtivas com pessoas de diferentes tradições religiosas, enfatizando que o medo é 

uma “atitude ditatorial que paralisa”13. Essa posição visava promover uma cultura de 

encontro e compreensão, encontrando um equilíbrio entre a adesão aos valores cristãos 

e a receptividade à discussão. 

Uma “cultura do encontro” foi a base da estratégia do pontífice, de acordo com 

Phan e Santos Neto14, que defendem a conversa como um meio de transpor divisões 

sociais, culturais e teológicas. Esse ponto de vista é reforçado por uma dedicação 

teológica que defende a dignidade humana em todas as tradições religiosas, enraizada 

na crença de que o diálogo é uma expressão do amor divino pela humanidade. 

Lemos e Fernandez15 enfatizam que o Papa deveria lidar com a intolerância 

religiosa, particularmente em uma sociedade globalizada onde as disputas religiosas 

são frequentemente agravadas por problemas de identidade e políticos. A postura de 

Francisco foi caracterizada por sua determinação de que a diversidade religiosa seja 

vista como um bem e não como um problema. Segundo ele, a comunicação é o melhor 

meio de converter a intolerância em entendimento entre pessoas de várias tradições, e 

a coabitação pacífica entre elas é um requisito moral e espiritual. 

De acordo com Souza e Dias16, a conversa do Papa também visava consertar 

fraturas históricas dentro do próprio cristianismo. O papa via a reconciliação como uma 

prioridade eclesiológica e pastoral, o que foi mostrado em seus esforços para fortalecer 

os laços entre católicos e ortodoxos. Essa posição serve como um exemplo para 

esforços maiores para promover a cooperação entre outras religiões e apoia a noção de 

que o diálogo inter-religioso deveria começar com a resolução de conflitos internos. 

Aquino17 conecta a estratégia do Papa Francisco a uma espiritualidade 

transfronteiriça que busca um significado mais profundo na variedade, por meio da 

unidade. A espiritualidade do Papa enfatizava que estar aberto aos outros é essencial 

para criar uma ética mundial fundada no respeito, reconhecendo a diversidade de 

expressões criativas e religiosas como representações do anseio humano por 

transcendência e significado. 

O Papa Francisco, portanto, via o diálogo inter-religioso como um componente-

chave de sua liderança, reunindo a herança católica com o imperativo moderno de criar 

pontes entre as divisões religiosas e culturais. Este método forneceu respostas tangíveis 

a questões morais e sociais urgentes, demonstrando que a religião pode ser uma 

ferramenta para uma mudança global construtiva. 

Podemos usar os pensamentos de Claude Geffré e John Hick, cujos métodos vão 

contra a sabedoria convencional da exclusividade religiosa, para expandir a conversa 

 
13 FRANCISCO, PP., Papa Francisco destaca a diversidade religiosa como uma riqueza desejada por Deus. 
14 PHAN, P. C.; SANTOS NETO, J. M., O Papa Francisco e o encontro inter-religioso, p. 708. 
15 LEMOS, C. T.; FERNANDEZ, G. C., Intolerância religiosa em tempos de abertura, p. 457. 
16 SOUZA, N.; DIAS, T. C. S., O cisma na Igreja Católica Apostólica Romana e o nascimento da Igreja Ortodoxa. 
17 AQUINO, T. A. A., Espiritualidade e arte, p. 1990.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 5 

  

 

para um ponto de vista não cristão sobre a interação inter-religiosa18. Por exemplo, 

Geffré enfatiza a importância do pluralismo religioso que reconhece o valor espiritual 

encontrado em outras tradições religiosas, além de respeitar as diferenças. Ele acredita 

que a discussão inter-religiosa deve ser um método para as religiões se aprimorarem, 

em vez de apenas trocar ideias, com cada fé revelando facetas da experiência divina e 

humana em sua própria maneira única.  

Essa perspectiva teológica, tal como promovida pelo Papa Francisco, visava 

dissipar a noção de uma verdade imutável associada a uma tradição religiosa, 

argumentando que a diversidade religiosa é uma sabedoria da vontade divina19. O 

pontífice frequentemente insiste na importância de reconhecer a presença de Deus 

agindo nas diversas tradições religiosas, como reiterado na encíclica Fratelli Tutti, onde 

afirma: “Outros bebem de outras fontes. Para nós, a fonte da dignidade humana e da 

fraternidade está no Evangelho de Jesus Cristo. [...] Mas sabemos que, com os nossos 

irmãos e irmãs das outras religiões, a meta é a mesma: a fraternidade e a paz”20. A 

abordagem de Geffré, portanto, abre espaço para que praticantes de outras religiões se 

sintam igualmente reconhecidos no diálogo, fortalecendo os laços de fraternidade21. 

Sua abordagem, portanto, complementa a do Papa ao abrir espaço para que praticantes 

de outras religiões se sintam igualmente reconhecidos no diálogo, fortalecendo os laços 

de fraternidade e cooperação.  

Em resposta, John Hick desafia a sabedoria convencional que sustenta que o 

cristianismo é o único caminho para a salvação, sugerindo uma interpretação metafórica 

do evento cristão. Hick argumenta que o fenômeno religioso é complexo e que a 

experiência divina pode ser vista de vários ângulos, com cada religião fornecendo uma 

metáfora distinta para esse encontro transcendental22. Ao destacar a importância de ver as 

crenças de outras tradições religiosas como manifestações válidas da busca de significado 

e verdade, em vez de rivais a serem vencidos, esse ponto de vista expande nossa 

compreensão da interação inter-religiosa. Essa compreensão pluralista, embora 

teologicamente ousada, ressoa com a proposta do Papa Francisco quando ele afirma que 

“Deus é Deus para todos” e que “as religiões são como diferentes línguas que nos 

conduzem até Ele”23. Ao defender que as religiões devem ser vistas como expressões 

complementares da busca humana pelo sentido, Hick amplia o horizonte do diálogo inter-

religioso de modo compatível com a “cultura do encontro” que o Papa tanto propugna. 

Hick argumenta que a descentralização das religiões é essencial para uma 

harmonia genuína, reconhecendo-as como abordagens distintas, mas igualmente 

significativas do divino24. Essa visão possibilita um diálogo inter-religioso mais 

inclusivo e menos hierárquico, tal como defendido pelo Papa Francisco, que afirma que 

“as religiões devem pôr-se a serviço da fraternidade no mundo”25. 

 
18 PANASIEWICZ, R., Pluralismo religioso contemporâneo, p. 65.  
19 ROSSI, A. L.; GONÇALVES, P. S. L., A diversidade religiosa na Fratelli tutti, p. 76.  
20 FT 277.  
21 PANASIEWICZ, R., Pluralismo religioso contemporâneo, p. 54.  
22 PORTELLA, R., A contribuição de John Hick para o diálogo inter-religioso, p. 80.  
23 FRANCISCO, PP., Papa aos jovens de Singapura. 
24 PORTELLA, R., A contribuição de John Hick para o diálogo inter-religioso, p. 93.  
25 FT 285. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 6 

  

 

Gonçalves26 enfatiza a necessidade de uma ética universal baseada na dignidade 

humana, garantindo que o respeito às diferentes crenças se fundamente nos direitos 

fundamentais. Essa perspectiva é reforçada por Francisco quando afirmou que “não se 

pode alegar motivos religiosos para justificar a guerra, o ódio e a violência”27. Assim, 

o diálogo inter-religioso não é apenas espiritual, mas também um meio de promover a 

coabitação pacífica e a justiça social em sociedades pluralistas. 

Ferraz28 relaciona o diálogo inter-religioso à ecologia integrada, inspirada na 

encíclica Laudato Si', destacando sua importância na conscientização ambiental e no 

fortalecimento de uma ética ecológica global29. Ao destacar a importância do diálogo 

entre as religiões para fomentar uma ética ecológica global, Ferraz endossa a ideia de 

Francisco de que a cooperação inter-religiosa pode ser uma ferramenta concreta e 

pragmática no enfrentamento dos desafios sociais e ambientais contemporâneos. 

Por fim, essa perspectiva leva à reavaliação da relação da Igreja com outras 

religiões, reconhecendo verdades além de seus limites tradicionais. Filosoficamente, 

reforça uma ética de responsabilidade e respeito à diversidade, alinhada à justiça social 

e à paz, como indica o Papa Francisco, que defende a necessidade de uma 

espiritualidade aberta, marcada pela responsabilidade ética, pelo respeito à diversidade 

e pela promoção da paz. Posição que, como vimos, foi amplamente assumida em seu 

magistério e encontra na fraternidade universal o fundamento de uma nova ética social. 

 

2. Viktor Frankl: religião como sentido existencial 

 

Viktor Frankl, psiquiatra e filósofo existencialista, é reconhecido por sua 

contribuição à psicologia através da Logoterapia, que enfatiza a busca de sentido como 

a principal motivação humana, em contraste com as teorias de Freud e Adler30. Ele 

define essa necessidade como “vontade de sentido”, permitindo ao indivíduo 

transcender dificuldades e transformar o sofrimento em algo significativo31. 

A Logoterapia valoriza a escolha e a responsabilidade individual, destacando 

que até em situações extremas, como os campos de concentração, o ser humano pode 

encontrar propósito. Frankl vê a religião e a espiritualidade como respostas existenciais 

ao sofrimento, oferecendo um horizonte transcendental que restaura a dignidade e 

possibilita a superação da dor32. 

Viktor Frankl compreende a religiosidade como uma das manifestações mais 

profundas da busca humana por sentido, aspecto central de sua Logoterapia. Para ele, a 

“vontade de sentido” é a força motivadora fundamental da existência, capaz de orientar 

o indivíduo mesmo em contextos extremos de sofrimento. No livro A Vontade de 

Sentido33, Frankl afirma que a vida jamais se torna insuportável pelas circunstâncias em 

 
26 GONÇALVES, A., Diálogo inter-religioso e direitos humanos, p. 35.  
27 FT 277.  
28 FERRAZ, C. G., O diálogo inter-religioso para uma ecologia integral à luz da Laudato Si’, p. 72.  
29 PASQUINI, D., Laudato si’, sport!, p. 32. 
30 FRANKL, V. E., O sofrimento humano, p. 72.  
31 FRANKL, V. E., A vontade de sentido, p. 172 
32 FRANKL, V. E., O sofrimento humano, p. 54. 
33 FRANKL, V. E., A vontade de sentido, p. 173. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 7 

  

 

si, mas pela ausência de propósito. Nesse horizonte, a religião emerge não como uma 

fuga da realidade, mas como estrutura de apoio para integrar a dor à existência, 

oferecendo uma visão que transcende o imediato e aponta para um significado último 

ancorado no suprassentido (Übersinn). 

A fé, nesse contexto, permite ao ser humano compreender o sofrimento como 

parte de um plano maior, promovendo resiliência e dignidade diante da adversidade. 

Frankl34 concebe a religiosidade como algo mais profundo do que uma crença ou prática 

institucionalizada: ela expressa uma dimensão espiritual inerente à condição humana. 

Essa dimensão se manifesta como uma abertura ao transcendente, que fornece ao sujeito 

uma ancoragem ética e existencial em face da dor, da perda ou do vazio.  

Ao considerar que o sentido da vida é único para cada pessoa e deve ser 

descoberto através da responsabilidade, do trabalho, do amor e da atitude frente ao 

sofrimento inevitável, Frankl35 propõe uma antropologia existencial centrada na 

liberdade interior. O ser humano, mesmo diante de condições impostas, como ele 

próprio experimentou nos campos de concentração, conserva a liberdade de dar sentido 

às suas experiências. Nesse sentido, a religião contribui para a construção de um 

horizonte de significado que não elimina a dor, mas a redime. 

Além disso, Frankl36 introduz o conceito de “Deus inconsciente”, indicando que, 

mesmo sem adesão explícita à fé, o ser humano pode manifestar uma orientação 

espiritual profunda, orientada à transcendência. Isso amplia a noção de religiosidade 

para além da prática dogmática, permitindo que a espiritualidade desempenhe um papel 

na saúde mental e na superação do sofrimento, mesmo entre os não religiosos. Nessa 

esteira, para o autor em questão, o ser humano possui uma relação inconsciente com 

um Deus oculto, o qual pode se manifestar por meio de sonhos religiosos mesmo 

naquelas pessoas que não professam nenhuma fé religiosa. Assim, ele advoga que nos 

tempos atuais, manifesta-se uma repressão, não sexual como na época de Freud, mas 

religiosa. Tendo em conta que os sistemas religiosos são sistemas de sentido, em última 

análise, o que estaria sendo reprimido seria falar da vida como se tivesse um sentido. 

O homem religioso seria aquele que interpretaria a vida como uma tarefa ou uma 

missão atribuída por um supra-Ser, aquele que possuiria uma fé incondicional no 

sentido último, a qual transcende a sua capacidade racional, posto que “o logos é mais 

profundo do que a lógica”37.  Até mesmo no sofrimento irremediável, que transcende a 

compreensão humana, manifesta-se uma sensação que a vida tem um sentido, que 

permaneceria intacta no inconsciente humano. Assim, em outras palavras, pode-se dizer 

que a fé no Logos é compreendida como uma categoria transcendental38. Sobre este 

aspecto, indagou Frankl em uma intervenção para consolar um ser humano religioso 

em uma situação de dor: “não está escrito nos Salmos que Deus guarda todas as suas 

lágrimas? Assim talvez nenhum de seus sofrimentos tenha sido em vão”.39 

 
34 FRANKL, V. E., A presença ignorada de Deus, p. 48. 
35 FRANKL, V. E., A vontade de sentido, p. 98. 
36 FRANKL, V. E., A presença ignorada de Deus, p. 58. 
37 FRANKL, V. E., Em busca de sentido, p. 142. 
38 FRANKL, V. E., A presença ignorada de Deus. 
39 FRANKL, V. E., Em busca de sentido, p. 143.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 8 

  

 

Na compreensão de Frankl, “Deus é inconcebível e indizível, Ele só é crível e 

vivenciável”40. Assim, se presentifica por meio da oração no ato de tutear. Desta forma, 

Deus seria personificado por meio do pronome de tratamento Tu, por conseguinte, a 

oração também atualiza e concretiza o Deus pessoal. Embora indizível, Deus seria 

simbolizável e compreendido no símbolo, no qual se constitui a diversidade religiosa. 

O fervor religioso, que seria o conteúdo, quando prescinde do símbolo, tende a 

ficar vago. Já o rito, que necessita da dimensão simbólica, pode corre o risco de se 

petrificar em sua forma. Como síntese dessas duas realidades, Frankl observou, por um 

lado, que o culto seria tão somente um caminho, pois a meta seria o mais relevante. Por 

outro, a fé deveria ser firme, pois, caso contrário, se fincaria em dogmas. Assim 

concluiu que: “quem está seguro na fé dispõe das mãos livremente e as estende para os 

seus semelhantes”41. A originalidade de Frankl42 reside, portanto, em integrar 

psicologia e espiritualidade em um modelo terapêutico que não reduz o ser humano a 

instintos ou condicionamentos sociais, mas o reconhece como um ser capaz de se 

posicionar diante da vida com liberdade e responsabilidade. A religião, nesse contexto, 

torna-se uma via de acesso ao sentido, fornecendo ao indivíduo uma perspectiva que o 

conecta ao que há de mais profundo e universal na experiência humana.43 

 Frankl argumenta que a busca por sentido é tanto psicológica quanto espiritual, e 

a religião pode oferecer esse suporte. Ele destaca que o sofrimento, longe de ser apenas 

algo a ser evitado, pode ser uma oportunidade de crescimento. A liberdade de escolha e a 

responsabilidade diante das adversidades são centrais em sua filosofia, e a religião serve 

como um alicerce para enfrentar desafios com dignidade e transcendência. 

 

3. Convergências entre Papa Francisco e Viktor Frankl 

 

O Papa Francisco e Viktor Frankl compartilham uma visão sobre transcendência 

e comunicação inter-religiosa. Ambos reconhecem o desejo humano por significado, 

fundamentado na convicção de algo além deste mundo. Frankl, por meio da 

Logoterapia, argumenta que a transcendência é essencial para superar o sofrimento, 

enquanto Francisco defende que uma sociedade pacífica depende da abertura ao 

transcendente e do reconhecimento de Deus. 

Embora Francisco valorize o papel do sofrimento, ele enfatiza o amor e o 

diálogo inter-religioso como caminhos para a coexistência pacífica. Frankl vê a religião 

como resposta existencial ao sofrimento, e ambos concordam que o diálogo é essencial 

para a convivência entre diferentes fés. Francisco promove a “cultura do encontro”44, 

enquanto Frankl considera a experiência do transcendente essencial para o 

desenvolvimento humano e social. 

Frankl e Francisco valorizam a diversidade religiosa, mas sob enfoques distintos: 

Frankl enfatiza o significado existencial e o indivíduo, enquanto Francisco vê a pluralidade 

 
40 FRANKL, V. E., O sofrimento humano, p. 275. 
41 FRANKL, V. E., O sofrimento humano, p. 280. 
42 FRANKL, V. E., O sofrimento humano, p. 63. 
43 FRANKL, V. E., A vontade de sentido, p. 128. 
44 PHAN, P. C.; SANTOS NETO, J. M., O Papa Francisco e o encontro inter-religioso, p. 715. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 9 

  

 

religiosa como um recurso para a humanidade45. Em Singapura, Francisco comparou as 

religiões a “línguas” que levam ao mesmo Deus, destacando a unidade pelo amor. 

Frankl46, por sua vez, cunhou o termo “monantropismo”, sugerindo que para 

além do monoteísmo, a humanidade precisa alcançar a consciência de uma unidade 

apesar da diversidade cultural e religiosa. O autor também fez uma relação entre a 

diversidade linguística e as múltiplas religiões: 

 
Pessoalmente, duvido que, dentro da religião, seja possível distinguir o verdadeiro do 

falso por evidências universalmente aceitáveis entre os humanos. Parece-me que as 

diversas confissões religiosas são algo como línguas diferentes. Também não é possível 

declarar que uma delas seja superior às restantes. De modo parecido, nenhuma língua 

pode justificadamente denominar-se “verdadeira” ou “falsa”, mas com todas elas 

podemos aproximar-nos da verdade – de uma única verdade – como por diferentes lados, 

e com cada uma delas podemos também enganar-nos e até mentir47. 

 

Ademais, independentemente das crenças religiosas de cada um, Frankl mais uma 

vez vê a busca de sentido como uma forma de transcendência para o mundo na qual cada 

indivíduo deve descobrir seu propósito no seio da comunidade humana. No entanto, 

ambos concordam que encontrar os outros é onde o significado da vida pode ser 

descoberto, seja por meio do diálogo inter-religioso ou em conexão com a espiritualidade. 

Francisco aborda a ideia de Frankl sobre a liberdade de perseguir o propósito da 

vida opondo-se a pontos de vista que marginalizam ou excluem outras religiões, como 

fez em reação a indivíduos como o Arcebispo Chaput48. O Papa afirma que, uma vez 

que cada religião tem algo valioso a contribuir, a discussão inter-religiosa é crucial para 

criar uma sociedade mais justa. Encontrar o propósito da vida, de acordo com Frankl, 

requer tanto ter a liberdade de escolher quanto perceber que a morte e o sofrimento são 

verdades universais que impactam todas as pessoas, independentemente de suas crenças 

religiosas. Dessa forma, a dor é vista tanto pelo Papa quanto por Viktor Frankl como 

um meio de unir as pessoas, em vez de uma barreira. 

As maneiras como Viktor Frankl e o Papa Francisco abordam a prática do amor 

também mostram essa confluência. De acordo com Francisco, o amor é uma 

necessidade teológica e moral que deve ser exercida na vida diária por meio da 

comunicação inter-religiosa49. Francisco acredita que o respeito mútuo e a paz são 

baseados no amor. De acordo com Frankl, um dos elementos primários na busca de 

significado é o amor, pois é no amor que as pessoas descobrem seu mais alto tipo de 

transcendência — um ato que vai além dos limites pessoais e estabelece uma conexão 

profunda e significativa com os outros. 

O Papa Francisco e Viktor Frankl concordam que a religião deve ser um 

instrumento de paz e significado. Francisco defende a comunicação inter-religiosa 

 
45 PIWKO, A.; SAWICKA, Z., Bahrain Forum for Dialogue, p. 20.  
46 FRANKL, V. E., A vontade de sentido, p. 129. 
47 FRANKL, V. E., Psicoterapia y existencialismo, p. 28. 
48 CHAPUT, C., Arcebispo critica Papa Francisco.  
49 LEMOS, C. T.; FERNANDEZ, G. C., Intolerância religiosa em tempos de abertura, p. 463.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 10 

  

 

como meio de promover harmonia50, enquanto Frankl vê a religião como resposta 

existencial ao sofrimento. Apesar de abordagens distintas—Francisco enfatizando o 

amor e o diálogo, e Frankl a transcendência pessoal—ambos valorizam a fé como forma 

de enfrentar adversidades. 

Ambos compartilham o compromisso com a dignidade humana e a liberdade 

religiosa. Frankl defende que cada indivíduo deve buscar sentido em suas próprias 

convicções, enquanto Francisco destaca o respeito à liberdade religiosa como essencial 

para uma sociedade justa. Para ambos, a religião deve ser uma decisão pessoal e não 

imposta, servindo como força de transformação social. 

Além de experiência individual, a religião tem impacto social. Frankl acredita que 

encontrar propósito melhora a sociedade, e Francisco vincula o diálogo inter-religioso à 

justiça social e à paz global. Ambos veem a religião como ferramenta para o bem comum, 

capaz de superar divisões e promover cooperação em desafios globais. Em um mundo 

pluralista, sua visão reforça a importância da solidariedade e do respeito mútuo. 

De sua parte, o Papa Francisco sempre argumentou que o diálogo inter-religioso é 

uma arma vital na luta contra a intolerância religiosa. Em suas observações, ele argumenta 

que as religiões podem e devem trabalhar juntas para combater o preconceito e promover 

a paz. Seu foco na “cultura do encontro” representa a esperança de que as religiões possam 

resolver conflitos passados e criar uma coexistência respeitosa por meio da comunicação.  

Portanto, ao encorajar maior compreensão entre várias visões, ambos veem a 

religião como um meio de combater o preconceito e a intolerância em um ambiente 

diverso. Frankl e Francisco reconhecem a capacidade da religião de transcender os limites 

humanos e fornecer oportunidades de contato com o sublime. De acordo com Frankl, a 

transcendência — seja por meio da religião ou de outro tipo de espiritualidade — está 

intimamente relacionada à busca de significado. Ele acha que descobrir um propósito 

maior na vida ajuda a pessoa a superar obstáculos. De acordo com o Papa Francisco, a 

transcendência é um aspecto crucial da experiência humana. Ele argumenta que criar uma 

sociedade mais justa e tranquila, onde a diversidade religiosa seja valorizada e 

reconhecida como um componente de um propósito divino maior, requer ser receptivo ao 

transcendente. Portanto, ambos veem a transcendência como uma reação essencial para 

criar um futuro melhor para os indivíduos e para a sociedade como um todo.  

Por fim, tanto Frankl quanto Francisco concordam que a religião pode servir como 

um ponto focal para a criação de um código universal de ética. De acordo com Frankl, a 

necessidade de significado que vá além dos próprios interesses e se concentre no bem 

maior é a fonte da ética. Ele acha que quando os princípios religiosos são praticados de 

forma genuína, eles podem influenciar as ações das pessoas de maneira que possam ser 

vantajosas para a sociedade como um todo. De sua parte, o Papa Francisco tem 

pressionado pelo desenvolvimento de uma moralidade internacional fundada na 

comunicação e harmonia inter-religiosas. Ele defende que as religiões podem ajudar a 

criar uma sociedade mais justa e sustentável ao valorizar a diversidade religiosa e buscar 

o entendimento entre as pessoas. Portanto, tanto Frankl quanto Francisco avaliam que a 

religião pode ser uma força em favor do bem em um ambiente diverso. 

 
50 PIWKO, A.; SAWICKA, Z., Bahrain Forum for Dialogue, p. 12.  



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 11 

  

 

Conclusão 

 

A confluência das ideias do Papa Francisco e de Viktor Frankl foi discutida neste 

artigo, enfatizando o valor do diálogo inter-religioso e da busca de significado dentro da 

estrutura da prática religiosa. Ambos destacam a importância da transcendência e da 

espiritualidade na vida humana, cada um a partir do seu próprio ponto de vista, 

reconhecendo que em uma sociedade pluralista, as religiões podem servir como uma 

plataforma para o desenvolvimento de uma coabitação harmoniosa e gratificante. O 

conceito de "diálogo inter-religioso" do Papa Francisco enfatiza o valor do 

reconhecimento mútuo através das tradições religiosas, enquanto a Logoterapia de Viktor 

Frankl sugere que as pessoas busquem significado para lidar com seu sofrimento. 

Deve-se, ainda, destacar a necessidade de encorajar a discussão sobre a prática 

religiosa, particularmente à luz da crescente heterogeneidade dos nossos dias. Ambos 

os estudiosos argumentam que as religiões podem servir como forças unificadoras se 

as diferenças forem vistas como oportunidades para o desenvolvimento moral e 

espiritual, em vez de barreiras. Em um mundo que está se tornando cada vez mais 

variado, a comunicação não apenas melhora a compreensão interpessoal, mas também 

ajuda a criar um futuro mais equitativo e pacífico, onde a religião é usada como um 

meio de promover o respeito e a harmonia. 

No entanto, tensões históricas, preconceitos e desacordos teológicos ainda 

existem, dificultando o pluralismo religioso. Um esforço constante de compreensão e 

abertura, juntamente com uma ética que vai além dos limites religiosos, são necessários 

para a coexistência pacífica de muitas religiões. Os pontos de vista de Frankl e do Papa 

Francisco enfatizam o valor de tratar uns aos outros com respeito e empatia, 

reconhecendo que, apesar das diferenças, todos estão buscando transcendência e 

propósito. Como tal, eles fornecem um manual útil para superar esses obstáculos. A 

última observação é que, em uma sociedade diversa, o diálogo inter-religioso não é uma 

ameaça, mas sim uma chance para as pessoas aprofundarem seus laços umas com as 

outras e trabalharem em direção a um futuro de compaixão, compreensão e cooperação. 

 

Referências bibliográficas 

 

AQUINO, Thiago Antonio Avellar de. Espiritualidade e arte: o homem em busca de 

sentido. Interações, v. 16, n. 1, p. 33-52, jan./jun. 2021. 

CHAPUT, Charles. Arcebispo critica Papa Francisco: nem todas as religiões são 

iguais (Discurso publicado na Katolisck.de). Unisinos, 2024. Disponível em: 

<https://www.ihu.unisinos.br/643785-arcebispo-critica-papa-francisco-nem-todas-as-

religioes-sao-iguais>. Acesso em: 23 dez. 2024.  

FERRAZ, Chrystiano Gomes. O diálogo inter-religioso para uma ecologia integral 

à luz da Laudato Si’. Petrópolis, RJ: Vozes Acadêmica, 2021. 

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica Fratelli tutti. São Paulo: Edições Loyola, 2020. 

FRANCISCO, Papa. Papa aos jovens de Singapura: sejam corajosos, saiam da zona 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 12 

  

 

de conforto (Discurso aos jovens em Singapura). Vatican News, 2024. Disponível em: 

<https://www.vaticannews.va/pt/papa/news/2024-09/papa-encontro-inter-religioso-

com-os-jovens-singapura-13-09-

24.html#:~:text=%22Os%20jovens%20devem%20ter%20a,%2C%20saiam%2C%20n

%C3%A3o%20tenham%20medo>. Acesso em: 23 dez. 2024.  

FRANCISCO, Papa. Papa Francisco destaca a diversidade religiosa como uma 

riqueza desejada por Deus. Unisinos, 2024. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/643834-o-papa-francisco-destaca-a-

diversidade-religiosa-como-uma-riqueza-desejada-por-deus. Acesso em: 02 jan. 2025.  

FRANKL, Viktor Emil. Psicoterapia y existencialismo: escritos selectos sobre 

logoterapia. Barcelona: Herder, 2003. 

FRANKL, Viktor Emil. Em busca de sentido: um psicólogo no campo de 

concentração. São Leopoldo, RS: Editora Sinodal, 2013. 

FRANKL, Viktor Emil. A vontade de sentido: fundamentos e aplicações da 

logoterapia. Tradução de Ivo Studart Pereira. São Paulo: Paulus Editora, 2021. 

FRANKL, Viktor Emil. O sofrimento humano: fundamentos antropológicos da 

psicoterapia. São Paulo: É Realizações Editora, 2019. 

FRANKL, Viktor Emil. Sobre o sentido da vida. Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2022.  

FRANKL, Viktor Emil. Em busca de sentido. São Paulo: Editora Vozes / Sinodal, 2020. 

FRANKL, Viktor Emil. A presença ignorada de Deus. São Leopoldo, RS: Editora 

Sinodal, 2013. 

GAETAN, Victor. God’s Diplomats: Pope Francis, Vatican Diplomacy, and 

America’s Armageddon. London: Rowman & Littlefield, 2023. 

GONÇALVES, Alonso. Diálogo inter-religioso e direitos humanos. Estudos 

Teológicos, v. 60, n. 1, p. 30-40, 2020. 

LEMOS, Carolina Teles; FERNANDEZ, Gustavo Cortez. Intolerância religiosa em 

tempos de abertura: os desafios para uma cultura do encontro. Encontros Teológicos, 

v. 37, n. 2, p. 453-470, mai./ago. 2022. 

PANASIEWICZ, Roberlei. Pluralismo religioso contemporâneo: diálogo inter-

religioso na teologia de Claude Geffré. São Paulo: Paulinas, 2013. 

PASQUINI, Daniele. Laudato si’, sport!: orientações para uma ecologia integral 

através do esporte. Curitiba: PUCPRESS; Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio; Campinas: 

Editora Splendet, 2025. 112 p. 

PEREIRA, Ivo Studart. Tratado de logoterapia e análise existencial: Filosofia e sentido 

da vida na obra de Viktor Emil Frankl. São Leopoldo, RS: Editora Sinodal, 2021. 

PHAN, Peter C.; SANTOS NETO, José Martins dos. O Papa Francisco e o encontro 

inter-religioso. Horizonte: revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religiao, v. 



ISSN 2595-9409 
DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-9409.2025v8n16a05 

PqTeo, Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 01-13, jul./dez. 2025 13 

  

 

19, n. 59, p. 703-731, mai./ago. 2021. 

PIWKO, Aldona; SAWICKA, Zofia. Bahrain Forum for Dialogue Apostolic Journey 

of Pope Francis to Bahrain as a Step on the Path of Brotherhood Between 

Religions. Religions, v. 15, n. 12, p. 1569, dec. 2024. 

PORTELLA, Rodrigo. A contribuição de John Hick para o diálogo inter-religioso: a 

leitura do evento crístico como metáfora. Horizonte: revista de Estudos de Teologia e 

Ciências da Religiao, v. 3, n. 6, p. 77-95, jan./jun. 2005. 

ROSSI, André Luiz; GONÇALVES, Paulo Sérgio Lopes Gonçalves. A diversidade 

religiosa na Fratelli tutti. Revista de Cultura Teológica, v. 30, n. 102, p. 71-88, 2022. 

SILVA, Flávio Luiz Honorato da et al. As perspectivas de Viktor Frankl e Erich Fromm 

sobre o amor e a humanidade. Research, Society and Development, v. 10, n. 10, p. 

e403101019120-e403101019120, 2021. 

SILVA, Haleks Marques; MARTINS, Rosileny Rosa. Nas sendas da logoterapia de Viktor 

Emil Frankl: em busca de sentido. Revista São Luis Orione, v. 9, n. 2, p. 3-24, 2022. 

SOUZA, Ney de; DIAS, Tiago Cosmo da Silva. O cisma na Igreja Católica Apostólica 

Romana e o nascimento da Igreja ortodoxa: uma releitura histórica e as tentativas de 

reaproximação. Caminhos de Diálogo, v. 9, n. 15, p. 274-285, 2021. 

YILMAZ, Ihsan; ALBAYRAK, Ismail. Antagonism Towards Christians and Interfaith 

Dialogue. In: YILMAZ, Ihsan; ALBAYRAK, Ismail. Populist and Pro-Violence 

State Religion: The Diyanet’s Construction of Erdoğanist Islam in Turkey. Singapore: 

Springer Nature Singapore, 2022. p. 167-188. 

 

 

 

Thiago Antonio Avellar de Aquino 
Doutor em Psicologia Social pela Universidade Federal da Paraíba   

Docente da Universidade Federal da Paraíba 

Cidade Universitária / PB – Brasil  

E-mail: thiagoaquino19.ta@gmail.com 

 

Laudiana Andriola de Aquino  
Mestranda em Ciências das Religiões na Universidade Federal da Paraíba  

Cidade Universitária / PB – Brasil 

E-mail: laudianaandriola2024@gmail.com 

                                                                                                                                             

                           

Recebido em: 27/03/2025 

Aprovado em: 19/11/2025 

mailto:thiagoaquino19.ta@gmail.com
mailto:laudianaandriola2024@gmail.com

